
opusdei.org

Sur la Contrition

Homélie du curé d’Ars
prononcée un dimanche de
Passion

14/04/2011

Væ mihi, quia peccavi nimis in vita
mea.

Malheur à moi, parce que j'ai
beaucoup péché pendant ma vie.

(Des Conf. de S. Augustin, liv. II, c.
10.)

Tel était., mes frères, le langage de
saint Augustin, lorsqu'il repassait les



années de sa vie, où il s'était plongé
avec tant de fureur dans le vice
infâme d'impureté. « Ah, ! malheur à
moi, parce que j'ai beaucoup péché
pendant les jours de ma vie. » Et
chaque fois que cette pensée lui
venait, il se sentait le cœur dévoré et
déchiré par le regret. « O mon Dieu !
s'écriait-il, une vie passée sans vous
aimer ! ô mon Dieu, que d'années
perdues ! Ah ! Seigneur, daignez, je
vous en conjure, ne plus vous
rappeler mes fautes passées ! » Ah !
larmes précieuses, ah ! regrets
salutaires qui, d'un grand pécheur,
en ont fait un si grand saint. Oh !
qu'un cœur brisé de douleur, a
bientôt regagné l'amitié de son Dieu !
Ah ! plut à Dieu que chaque fois que
nous nous remettons nos péchés
devant les yeux, nous puissions dire
avec autant de regret que saint
Augustin : Ah ! malheur à moi, parce
que j'ai beaucoup péché pendant les
années de ma vie !



Mon Dieu, faites-moi miséricorde !
Oh ! que nos larmes couleraient
bientôt, et comme notre vie ne
semblerait bientôt plus la même !
Oui, mes frères, convenons, tous, tant
que nous sommes, avec autant de
douleur que de sincérité, que nous
sommes des criminels dignes de
porter toute la colère d'un Dieu
justement irrité par nos péchés, qui
peut-être sont plus multipliés que les
cheveux de notre tête. Mais
bénissons à jamais la miséricorde de
Dieu qui nous ouvre dans ses trésors
une ressource à nos malheurs ! Oui,
mes frères, quelque grands que
soient nos péchés, quelque déréglée
qu'ait été notre conduite, nous
sommes sûrs de notre pardon, si, à
l'exemple de l'enfant prodigue, nous
allons nous jeter avec un cœur brisé
de douleur aux pieds du meilleur de
tous les pères.

Quel est mon dessein, mes frères ? Le
voici : c'est de vous montrer que



pour obtenir le pardon de ses péchés,
il faut :

I : Que le pécheur haïsse et déteste
sincèrement ses péchés par la
contrition, qui doit renfermer quatre
qualités.

II : Il faut qu'il ait conçu un ferme
propos de n'y plus retomber. Nous
verrons de quelles manières on peut
reconnaître que l'on a vraiment un
ferme propos.

I. – Pour vous faire comprendre ce
que c'est que la contrition, c'est-à-
dire la douleur que nous devons
avoir de nos péchés, il faudrait
pouvoir vous faire connaître, d'un
côté, l'horreur que Dieu en a eue lui-
même, les tourments qu'il a endurés
pour nous en obtenir le pardon
auprès de son Père ; et de l'autre, les
biens que nous perdons en péchant
et les maux que nous nous attirons
pour l'autre vie : et cela, il ne sera
jamais donné à l'homme de le



comprendre. Où vais-je vous
conduire, mes frères, pour vous le
faire connaître ? Serait-ce au fond
des déserts, où tant de grands saints
ont passé vingt, trente, quarante,
cinquante et même quatre-vingts ans
à pleurer des fautes, qui selon le
monde ne sont pas des fautes ? Ah !
non, non, votre cœur ne serait pas
encore touché. Serait-ce à la porte de
l'enfer pour y entendre les cris, les
hurlements et les grincements de
dents occasionnés par le seul regret
de leur péché ? Ah ! douleur amère,
mais douleur et regrets infructueux
et inutiles ! Ah ! non, non, mes frères,
ce n'est pas encore là où vous
apprendrez à pleurer vos péchés
avec la douleur et le regret que vous
devez en avoir ! Ah ! c'est au pied de
cette croix encore teinte du sang
précieux d'un Dieu qui ne l'a
répandu que pour effacer nos
péchés. Ah ! s'il m'était permis de
vous conduire dans ce jardin de
douleurs où un Dieu égal à son Père



pleure nos péchés, non avec des
larmes ordinaires, mais avec tout son
sang qui ruisselle par tous les pores
de son corps, et où sa douleur est si
violente qu'elle le jette dans une
agonie qui semble lui ôter la vie, tant
elle lui déchire le cœur.

Ah ! si je pouvais vous mener à sa
suite, le montrer chargé de sa croix
dans les rues de Jérusalem : autant
de pas, autant de chutes, et autant de
fois relevé à coups de pieds. Ah ! si je
pouvais vous faire approcher de ce
Calvaire où un Dieu meurt en
pleurant nos péchés ! Ah ! dirons-
nous encore, il faudrait que Dieu
nous donnât cet amour ardent dont il
avait embrasé le cœur du grand
Bernard, auquel la seule vue de la
croix faisait verser des larmes avec
tant d'abondance ! Ah ! belle et
précieuse contrition, que celui qui te
possède est heureux !



Mais à qui vais-je en parler, qui est
celui qui la renferme dans son
cœur ? Hélas ! je n'en sais rien.
Serait-ce à ce pécheur endurci qui
peut-être depuis vingt ans, trente
ans, a abandonné son Dieu et son
âme ? Ah ! non, non, ce serait faire la
même fonction que celui qui
voudrait attendrir un rocher en y
jetant de l'eau dessus, tandis qu'il ne
ferait que l'endurcir davantage.
Serait-ce à ce chrétien qui a méprisé
missions, retraite et jubilé, et toutes
les instructions de ses pasteurs ? Ah
non, non, ce serait vouloir réchauffer
de l'eau en y mettant de la glace.
Serait-ce à ces personnes qui se
contentent de faire leurs pâques, en
continuant leur même genre de vie,
et qui tous les ans ont les mêmes
péchés à raconter ? Ah ! non, non, ce
sont des victimes que la colère de
Dieu engraisse pour servir d'aliments
aux flammes éternelles. Ah ! disons
mieux, ils sont semblables à des
criminels qui ont les yeux bandés, et



qui, en attendant d'être exécutés, se
livrent à tout ce que leur cœur gâté
peut désirer. Serait-ce encore à ces
chrétiens qui se confessent toutes les
trois semaines ou un mois, qui
chaque jour retombent ?

Ah ! non, non, ce sont des aveugles
qui ne savent ni ce qu'ils font ni ce
qu'ils doivent faire. A qui pourrais-je
donc adresser la parole ? Hélas ! je
n'en sais rien... Ô mon Dieu ! où faut-
il aller pour la trouver, à qui faut-il la
demander ? Ah ! Seigneur, je sais
d'où elle vient et qui la donne ; elle
vient du ciel, et c'est vous qui la
donnez. Ô mon Dieu ! donnez-nous,
s'il vous plaît, cette contrition qui
déchire et dévore nos cœurs. Ah !
cette belle contrition qui désarme la
justice de Dieu, qui change notre
éternité malheureuse en une éternité
bienheureuse ! Ah ! Seigneur, ne
nous refusez pas cette contrition qui
renverse tous les projets et les
artifices du démon ; cette contrition



qui nous rend si promptement
l'amitié de Dieu ! Ah ! belle vertu,
que tu es nécessaire, mais que tu es
rare ! Cependant, sans elle, point de
pardon, sans elle, point de ciel ;
disons plus, sans elle, tout est perdu
pour nous, pénitences, charité et
aumônes et tout ce que nous
pouvons faire.

Mais, pensez-vous en vous-mêmes,
qu'est-ce que cela veut dire, ce mot
de contrition, et par quelle marque
peut-on connaître si on l'a ? – Mon
ami, désirez-vous le savoir ? Le voici.
Écoutez-moi un moment : vous allez
voir si vous l'avez oui ou non, et
ensuite le moyen de l'avoir. Entrons
dans un détail bien simple : Si vous
me demandez : Qu'est-ce que la
contrition ? je vous dirai que c'est
une douleur de l'âme et une
détestation des péchés que l'on a
commis, avec une ferme résolution
de ne plus y tomber. Oui, mes frères,
cette disposition est celle qui est le



plus nécessaire de toutes celles que
Dieu demande pour pardonner le
pécheur ; non seulement elle est
nécessaire, mais j'ajoute encore que
rien ne peut nous en dispenser. Une
maladie qui nous ôte l'usage de la
parole peut nous dispenser de la
confession, une mort prompte peut
nous dispenser de la satisfaction, du
moins pour cette vie ; mais il n'en est
pas de même de la contrition ; sans
elle il est impossible, et tout à fait
impossible d'avoir le pardon de ses
péchés. Oui, mes frères, nous
pouvons dire en gémissant que c'est
ce défaut de contrition qui est cause
d'un nombre infini de confessions et
de communions sacrilèges ; mais ce
qu'il y a encore de plus déplorable,
c'est que l'on ne s'en aperçoit
presque jamais, et que l'on vit et
meurt dans ce malheureux état. Oui,
mes frères, rien de plus facile à
comprendre. Si nous avons eu le
malheur de cacher un péché dans
nos confessions, ce crime est



continuellement devant nos yeux,
comme un monstre qui semble nous
dévorer, ce qui fait qu'il est bien rare,
si nous ne nous en déchargeons pas
une fois on l'autre. Mais pour, la
contrition, il n'en est plus de même ;
nous nous confessons, notre cœur
n'est pour rien dans l'accusation que
nous faisons de nos péchés, nous
recevons l'absolution, nous nous
approchons de la table sainte avec
un cœur aussi froid, aussi insensible,
aussi indifférent que si nous venions
de faire le récit d'une histoire ; nous
allons de jour en jour, d'année en
année, enfin nous arrivons à la mort
où nous croyons avoir fait quelque
bien ; nous ne trouvons et ne voyons
que des crimes et des sacrilèges que
nos confessions ont enfantés. Ô mon
Dieu, que de confessions mauvaises
par défaut de contrition ! Ô mon
Dieu ! que de chrétiens qui ne vont
trouver à l'heure de la mort que des
confessions indignes. Mais, sans aller
plus loin, crainte de vous troubler ; je



dis vous troubler. Ah ! c'est bien à
présent qu'il faudrait vous conduire
à deux doigts du désespoir, afin que,
frappés de votre état, vous puissiez le
réparer, sans attendre le moment où
vous le connaîtrez sans pouvoir le
réparer. Mais venons, mes frères, à
l'explication, et vous allez voir si,
chaque fois que vous vous êtes
confessés, vous avez eu la douleur
nécessaire, et absolument nécessaire
pour avoir l'espérance que vos
péchés soient pardonnés.

Je dis que la contrition est une
douleur de l'âme. Il faut de toute
nécessité que le pécheur pleure ses
péchés ou dans ce monde ou dans
l'autre. Dans ce monde, vous pouvez
les effacer par le regret que vous en
ressentez, mais non dans l'autre. Ô
combien nous devrions être
reconnaissants envers la bonté de
Dieu, de ce que, au lieu de ces regrets
éternels et de ces douleurs les plus
déchirantes que nous méritons de



souffrir dans l'autre vie, c'est-à-dire
en enfer, Dieu se contente seulement
que nos cœurs soient touchés d'une
véritable douleur, qui sera suivie
d'une joie éternelle ! Ô mon Dieu !
que vous vous contentez de peu de
chose !

1. Je dis que cette douleur doit avoir
quatre qualités si une seule manque,
nous ne pouvons pas obtenir le
pardon de nos péchés. Sa première
qualité : elle doit être intérieure,
c'est-à-dire dans le fond du cœur. Elle
ne consiste donc pas dans les
larmes : elles sont bonnes et utiles, il
est vrai, mais, elles ne sont pas
nécessaires. En effet, lorsque saint
Paul et le bon larron se sont
convertis, il n'est pas dit qu'ils ont
pleuré, et leur douleur a été sincère.
Non, mes frères, non, ce n'est pas sur
les larmes que l'on doit compter :
elles-mêmes sont souvent
trompeuses, bien des personnes
pleurent au tribunal de la pénitence



et à la première occasion retombent.
Mais la douleur que Dieu demande
de nous, la voici. Écoutez ce que nous
dit le prophète Joël : « Avez-vous eu
le malheur de pécher ? Ah ! mes
enfants, brisez et déchirez vos cœurs
de regrets ! » « Si vous avez perdu le
Seigneur par vos péchés, nous dit
Moïse, cherchez-le de tout votre
cœur, dans l'affliction et l'amertume
de votre cœur. » Pourquoi, mes
frères, Dieu veut-il que notre cœur se
repente ? C'est que c'est notre cœur
qui a péché : « C'est de votre cœur,
dit le Seigneur, que sont nés toutes
ces mauvaises pensées, tous ces
mauvais désirs ; » il faut donc
absolument que si notre cœur a fait
le mal, il se repente, sans quoi jamais
Dieu ne nous pardonnera.

2. Je dis qu'il faut que la douleur que
nous devons ressentir de nos péchés
soit surnaturelle, c'est-à-dire que ce
soit l'Esprit Saint qui l'excite en nous,
et non des causes naturelles. Je



distingue : être affligé d'avoir
commis tel ou tel péché, parce qu'il
nous exclut du paradis et qu'il mérite
l'enfer ; ces motifs sont surnaturels,
c'est l'Esprit Saint qui en est l'auteur ;
cela peut nous conduire à une
véritable contrition. Mais s'affliger à
cause de la honte que le péché
entraîne nécessairement avec lui,
ainsi que des maux qu'il nous attire,
comme la honte d'une jeune
personne qui a perdu sa réputation,
ou d'une autre personne qui a été
prise à voler son voisin ; tout cela
n'est qu'une douleur purement
naturelle qui ne mérite point notre
pardon. De là il est facile de
concevoir que la douleur de nos
péchés, que le repentir de nos péchés
peuvent venir ou de l'amour que
nous avons pour Dieu ou de la
crainte des châtiments. Celui qui
dans son repentir ne considère que
Dieu a une contrition parfaite,
disposition si éminente qu'elle
purifie le pécheur par elle-même



avant d'avoir reçu la grâce de
l'absolution, pourvu qu'il soit dans la
disposition de la recevoir s'il le peut.
Mais, pour celui qui n'a le repentir de
ses péchés qu'à cause des châtiments,
que ses péchés lui attirent, il n'a
qu'une contrition imparfaite, qui ne
le justifie point ; mais elle le dispose
seulement à recevoir sa justification
dans le sacrement de Pénitence .

3. Troisième condition de la
contrition : elle doit être souveraine,
c'est-à-dire la plus grande de toutes
les douleurs, plus grande, dis-je, que
celle que nous éprouvons en perdant
nos parents et notre santé, et
généralement tout ce que nous avons
de plus cher au monde. Si après
avoir péché vous n'êtes pas dans ce
regret, tremblez pour vos
confessions. Hélas ! combien de fois,
pour la perte d'un objet de neuf ou
dix sous, l'on pleure, on se tourmente
combien de jours, jusqu'à ne pouvoir
manger, hélas !... et pour des péchés



et souvent des péchés mortels, l'on
ne versera ni une larme, ni l'on ne
poussera un soupir. Ô mon Dieu, que
l'homme connaît peu ce qu'il fait en
péchant ! – Mais pourquoi est-ce, me
direz-vous, que notre douleur doit
être si grande ? Mon ami, en voici la
raison : Elle doit être proportionnée à
la grandeur de la perte que nous
faisons et au malheur où le péché
nous jette. D'après cela, jugez quelle
doit être notre douleur, puisque le
péché nous fait perdre le ciel avec
toutes ses douceurs ; Ah ! que dis-je ?
Il nous fait perdre notre Dieu avec
toutes ses amitiés et nous précipite
en enfer qui est le plus grand de tous
les malheurs. – Mais, pensez-vous,
comment peut-on reconnaître si cette
véritable contrition est en nous ?
Rien de plus facile. Si vous l'avez
véritable, vous n'agirez, vous ne
penserez plus de même, elle vous
aura totalement changé dans votre
manière de vivre : vous haïrez ce que
vous avez aimé, et vous aimerez ce



que vous avez fui et méprisé ; c'est-à-
dire, que si vous vous êtes confessés
d'avoir eu de l'orgueil dans vos
actions et dans vos paroles, il faut
maintenant que vous fassiez paraître
en vous une bonté, une charité pour
tout le monde. Il ne faut pas que ce
soit vous qui jugiez que vous avez
fait une bonne confession, parce que
vous pourriez bien vous tromper ;
mais il faut que les personnes qui
vous ont vu et entendu avant votre
confession, puissent dire : « Il n'est
plus de même ; un grand
changement s'est opéré en lui. »
Hélas ! mon Dieu ! où sont ces
confessions qui opèrent ce grand
bien ? Oh ! qu'elles sont rares ; mais
que celles qui sont faites avec toutes
les dispositions que Dieu demande le
sont aussi !

Avouons, mes frères, à notre
confusion, que si nous paraissons si
peu touchés, cela ne peut venir que
de notre peu de foi et de notre peu



d'amour que nous avons pour Dieu.
Ah ! si nous avions le bonheur de
comprendre combien Dieu est bon et
combien le péché est énorme, et
combien noire est notre ingratitude
d'outrager un si bon Père, ah ! sans
doute, que nous paraîtrions
autrement affligés que nous ne le
sommes pas. – Mais, me direz-vous,
je voudrais l'avoir, cette contrition,
lorsque je me confesse, et je ne peux
pas l'avoir. – Mais, qu'est-ce que je
vous ai dit en commençant ? Ne vous
ai-je pas dit qu'elle venait du ciel, que
c'était à Dieu qu'il fallait la
demander ? Qu'ont fait les saints,
mon ami, pour mériter ce bonheur
de pleurer leurs péchés ? Ils l'ont
demandé à Dieu par le jeûne, la
prière, par toutes sortes de
pénitences et de bonnes œuvres ; car
pour vos larmes, vous n'y devez
nullement compter. Je vais vous le
prouver : ouvrez les livres saints et
vous en serez convaincu. Voyez
Antiochus, combien il pleure,



combien il demande miséricorde ;
cependant le Saint-Esprit nous dit
qu'en pleurant, il descendit en enfer.
Voyez Judas, il a conçu une si grande
douleur de son péché, il le pleure
avec tant d'abondance qu'il finit pour
se pendre. Voyez Saül, il pousse des
cris affreux d'avoir eu le malheur de
mépriser le Seigneur, cependant il
est en enfer. Voyez Caïn, les larmes
qu'il verse d'avoir péché, cependant
il brûle. Qui de nous, mes frères, qui
aurait vu couler toutes ces larmes et
ces repentirs, n'eût cru que le bon
Dieu les eût pardonnés ; cependant
aucun d'eux n'est pardonné ; au lieu
que dès que David eût dit : « J'ai
péché ; » de suite son péché lui fut
remis . – Et pourquoi cela, me direz-
vous ? Pourquoi cette différence, que
les premiers ne sont pas pardonnés,
tandis que David l'est ? – Mon ami, le
voici. C'est que les premiers ne se
repentent et ne détestent leurs
péchés qu'à cause des châtiments et
de l'infamie que le péché entraîne



nécessairement avec lui, et non par
rapport à Dieu ; au lieu que David
pleura ses péchés, non à cause des
châtiments que le Seigneur allait lui
faire subir, mais à la vue des
outrages que ses péchés avaient faits
à Dieu. Sa douleur fut si vive et si
sincère que Dieu ne put lui refuser
son pardon. Avez-vous demandé à
Dieu la contrition avant de vous
confesser ? Hélas ! peut-être que
jamais vous ne l'avez fait.

Ah ! tremblez pour vos confessions ;
ah ! que de sacrilèges ! Ô mon Dieu !
que de chrétiens damnés !

4. Elle doit être universelle. Il est
rapporté dans la vie des Saints, au
sujet de la douleur universelle que
nous devons avoir de nos péchés, que
si nous ne les détestons pas tous, ils
ne seront pas pardonnés ni les uns ni
les autres. Il est rapporté que saint
Sébastien étant à Rome y faisait les
miracles les plus éclatants qui



remplissaient d'admiration le
gouverneur Chromos, qui, dans ce
temps, étant accablé d'infirmités,
désira ardemment de le voir, pour lui
demander la guérison de ses maux.
Lorsque le saint fut devant lui : « Il y
a bien longtemps que je gémis,
couvert de plaies, sans avoir pu
trouver un homme dans le monde
pour me délivrer ; le bruit court que
vous obtenez tout ce que vous voulez
de votre Dieu ; si vous voulez lui
demander ma guérison, je vous
promets que je me ferai chrétien. » –
« Eh bien ! lui dit le saint, si vous êtes
dans cette résolution, je vous
promets de la part du Dieu que
j'adore, qui est le Créateur du ciel et
de la terre, que dès que vous aurez
brisé toutes vos idoles, vous serez
parfaitement guéri. » Le gouverneur
lui dit : « Non seulement je suis prêt à
faire ce sacrifice, mais encore de plus
grands s'il le faut. » S'étant séparés
l'un de l'autre, le gouverneur
commence à briser ses idoles ; la



dernière qu'il prit pour la briser, lui
parut si respectable qu'il n'eut pas le
courage de la détruire ; il se persuada
que cette réserve ne lui empêcherait
pas sa guérison. Mais ressentant sa
douleur plus violente que jamais,
tout en fureur, il va trouver le saint
en lui faisant les reproches les plus
sanglants, qu'après avoir brisé ses
idoles comme il le lui avait
commandé, bien loin d'être guéri, il
souffrait encore davantage. « Mais,
lui dit le saint, les avez-vous bien
toutes brisées sans en réserver une
seule ? » – « Hélas ! fait le gouverneur
en pleurant, il ne m'en reste qu'une
petite qui, depuis bien des années,
est conservée dans notre famille ;
ah ! elle m'est trop chère pour la
détruire ! » – « Eh bien ! lui dit le
saint, est-ce là ce que vous m'aviez
promis ? Allez, brisez-la et vous serez
guéri. » Il la prend et la brise, et à
l'instant même il fut guéri. Voilà, mes
frères, un exemple qui nous retrace
la conduite d'un nombre presque



infini qui se repentent de certains
péchés et non de tous, et qui,
semblables à ce gouverneur, bien
loin de guérir les plaies que le péché
a faites à leur pauvre âme, ils en font
de plus profondes ; et, tant qu'ils
n'auront pas fait comme lui, brisé
cette idole, c'est-à-dire rompu cette
habitude de certains péchés, tant
qu'ils n'auront pas quitté cette
mauvaise compagnie ; cet orgueil, ce
désir de plaire, cet attachement aux
biens de la terre, toutes leurs
confessions ne feront qu'ajouter
crimes sur crimes, sacrilèges sur
sacrilèges. Ah, ! mon Dieu, quelle
horreur et quelle abomination ! Et
dans cet état ils vivent tranquilles,
tandis que le démon leur creuse une
place en enfer !

Nous lisons dans l'histoire un
exemple qui nous montre combien
les saints regardaient cette douleur
de nos péchés comme nécessaire
pour obtenir leur pardon. Un officier



du Pape étant tombé malade, le
Saint-Père qui l'estimait beaucoup
pour sa vertu et sa sainteté, lui
envoya un de ses cardinaux pour lui
témoigner la douleur que lui causait
sa maladie et en même temps lui
appliquer les indulgences plénières.
« Hélas ! dit le mourant au cardinal,
dites bien au Saint-Père que je suis
infiniment reconnaissant de la
tendresse de son cœur pour moi,
mais dites-lui bien aussi que je serais
infiniment plus heureux s'il voulait
demander à Dieu pour moi la
contrition de mes péchés. Hélas !
s'écrie-t-il, que me servira tout cela,
si mon cœur ne se brise et ne se
déchire de douleur d'avoir offensé
un Dieu si bon ? Mon Dieu ! s'écrie ce
pauvre mourant, faites, s'il est
possible, que le regret de mes péchés
égale les outrages que je vous ai
faits !... »

Oh ! mes frères, que ces douteurs
sont rares ; cherchez, hélas ! elles



sont aussi rares que les bonnes
confessions : Oui, mes frères, un
chrétien qui a péché et qui veut en
obtenir le pardon doit être dans la
disposition de souffrir toutes les
cruautés les plus affreuses plutôt que
de retomber dans les péchés qu'il
vient de confesser. !? Je vais vous le
prouver par un exemple, et si, après
nous être confessés, nous ne sommes
dans ces dispositions, point de
pardon... Nous lisons dans l'histoire
du quatrième siècle, que Sapor,
empereur des Perses, étant devenu le
plus cruel ennemi des chrétiens,
ordonna que tous les prêtres qui
n'adoreraient pas le Soleil et qui ne le
reconnaîtraient pas pour dieu
seraient mis à mort. Le premier qu'il
fit prendre ce fut l'archevêque de
Séleucie, qui était saint Siméon. Il
commença à essayer s'il pourrait le
séduire par toutes sortes de
promesses. Ne pouvant rien gagner,
dans l'espérance de l'effrayer, il étala
devant lui tous les tourments que sa



cruauté avait pu inventer pour faire
souffrir les chrétiens, en lui disant
que si son opiniâtreté lui faisait
refuser ce qu'il commandait, il le
ferait passer par de si affreux et de si
rigoureux tourments qu'il le ferait
bien obéir, et, de plus, qu'il chasserait
tous les prêtres et tous les chrétiens
de son royaume. Mais le voyant aussi
ferme qu'une roche au milieu des
mers battues par les tempêtes, il le fit
conduire en prison dans l'espérance
que la pensée des tourments qui lui
étaient préparés, lui ferait changer
de sentiments. En chemin il
rencontra un vieil eunuque qui était
surintendant du palais impérial.
Celui-ci, touché de compassion de
voir un saint évêque traité si
indignement, se prosterna devant lui
pour lui témoigner le respect dont il
était plein pour lui. Mais l'évêque,
bien loin de paraître sensible au
témoignage respectueux de cet
eunuque, se tourna de l'autre côté
pour lui reprocher le crime de son



apostasie, parce que, autrefois, il
avait été chrétien et catholique. Ce
reproche auquel il ne s'attendait pas
lui fut si sensible, lui pénétra si
vivement le cœur, qu'à l'instant
même, il ne fût plus maître ni de ses
larmes, ni de ses sanglots. Le crime
de son apostasie lui parut si affreux
qu'il arrache les habits blancs dont il
était revêtu et en prend de noirs,
court comme un désespéré se jeter à
la porte du palais, et là se livre à
toutes les amertumes de la douleur la
plus déchirante. « Ah ! malheureux,
se dit-il, que vas-tu devenir ? Hélas !
quels châtiments as-tu à attendre de
Jésus-Christ que tu as renoncé, si je
suis si sensible au reproche d'un
évêque qui n'est que le ministre de
Celui que j'ai si honteusement trahi...
» Mais l'empereur ayant appris tout
ce qui se passait, tout étonné d'un tel
spectacle, lui demanda : « Quelle est
donc la cause d'une telle douleur et
de tant de larmes ? » – « Ah ! plût à
Dieu, s'écria-t-il, que toutes les



disgrâces et tous les malheurs du
monde me fussent tous dessus, plutôt
que ce qui est la cause de ma
douleur. Ah ! je pleure de ce que je
ne suis pas mort. Ah ! pourrais-je
encore regarder le soleil que j'ai eu le
malheur d'adorer, crainte de vous
déplaire. » – L'empereur, qui l'aimait
à cause de sa fidélité, essaya s'il
pourrait le gagner en lui promettant
toutes sortes de biens et de faveurs.
-« Ah ! non, non, s'écria-t-il ; ah ! trop
heureux si je peux par ma mort
réparer les outrages que j'ai faits à
Dieu, retrouver le ciel que j'ai perdu.
Ô mon Dieu et mon Sauveur, aurez-
vous encore pitié de moi ? Ah ! si du
moins j'avais mille vies à donner
pour vous témoigner mon regret et
mon retour. » – L'empereur qui lui
entendait tenir ce langage mourait de
rage, et, désespérant de pouvoir rien
gagner, le condamna à mourir dans
les supplices. Écoutez-le allant au
supplice : « Ah ! Seigneur, quel
bonheur de mourir pour vous ; oui,



mon Dieu, si j'ai eu le malheur de
vous renoncer, du moins j'aurai le
bonheur de donner ma vie pour
vous. » Ah ! douleur sincère, douleur
puissante, qui avez si promptement
regagné l'amitié de mon Dieu !...

Nous lisons dans la vie de sainte
Marguerite, qu'elle eut une si grande
douleur d'un péché qu'elle avait
commis dans sa jeunesse, qu'elle le
pleura toute sa vie : étant près de
mourir, on lui demanda quel était le
péché qu'elle avait commis qui lui
avait fait verser tant de larmes. «
Hélas ! s'écria-t-elle en pleurant,
comment ne pourrais-je pas pleurer ?
Ah ! ou plutôt que ne suis-je morte
avant ce péché ! À l'âge de cinq ou six
ans, j'eus le malheur de dire un
mensonge à mon père. – Mais, lui dit-
on, il n'y avait pas là tant de quoi
pleurer. – Ah ! peut-on bien me tenir
un tel langage ! Vous n'avez donc
jamais conçu ce que c'est que le
péché, l'outrage qu'il fait à Dieu et les



malheurs qu'il nous attire ? » Hélas !
mes frères, qu'allons-nous devenir, si
tant de saints ont fait retentir les
rochers et les déserts de leurs
gémissements, ont formé, pour ainsi
dire, des rivières de leurs larmes
pour des péchés dont nous nous
faisons un jeu, tandis que nous avons
commis des péchés mortels, peut-être
plus que nous n'avons de cheveux à
la tête. Et pas une larme de douleur
et de repentir ! Ah ! triste
aveuglement où nos désordres nous
ont conduits !

Nous lisons dans la vie des Pères du
désert, qu'un voleur nommé
Jonathas, poursuivi par la justice,
courut se cacher auprès de la
colonne de saint Siméon Stylite,
espérant que le respect que l'on
aurait pour le saint le garantirait de
la mort. En effet, personne n'osa le
toucher. Le saint s'étant mis en
prières pour demander à Dieu sa
conversion ; dans le moment même,



il ressentit une douleur si vive de ses
péchés, que pendant huit jours il ne
fit que pleurer. Au bout des huit
jours, il demanda à saint Siméon la
permission de le quitter. Le saint lui
dit : « Mon ami, vous aller retourner
dans le monde, recommencer vos
désordres. » – « Ah ! Dieu me
préserve d'un tel malheur ; mais je
vous demande pour m'en aller au
ciel ; j'ai vu Jésus-Christ qui m'a dit
que tous mes péchés m'étaient
pardonnés par la grande douleur que
j'en ai ressentie. » – « Allez, mon fils,
lui dit le saint ; allez chanter dans le
ciel les grandes miséricordes de Dieu
pour vous. » Dans ce moment il
tombe mort, et le saint rapporte lui-
même qu'il vit Jésus-Christ qui
conduisait son âme au ciel. Ô belle
mort ! ô mort précieuse de mourir de
douleur d'avoir offensé Dieu !

Ah ! si du moins nous ne mourons
pas de douleur comme ces grands
pénitents, voulons-nous, mes frères,



exciter en nous une véritable
contrition, imitons ce saint évêque
mort dernièrement, qui chaque fois
qu'il se présentait au tribunal de la
pénitence pour avoir une vive
douleur de ses péchés, faisait trois
stations. La première en enfer, la
deuxième dans le ciel, la troisième
sur le calvaire. D'abord il portait sa
pensée dans ces lieux d'horreur et de
tourments, il se figurait voir les
damnés qui vomissaient des torrents
de flammes par la bouche, qui
hurlaient et se dévoraient les uns et
les autres ; cette pensée lui glaçait le
sang dans les veines, il croyait ne
plus pouvoir vivre à la vue d'un tel
spectacle, surtout en considérant que
ses péchés lui avaient mille fois
mérité ces supplices. De là son esprit
se transportait dans le ciel et faisait
la revue de tous ces trônes de gloire
où étaient assis les bienheureux ; il se
représentait les larmes qu'ils avaient
répandues et les pénitences qu'ils
avaient faites pendant leur vie pour



des péchés si légers et que lui-même
en avait tant commis et n'avait
encore rien fait pour les expier, ce
qui le plongeait dans une tristesse si
profonde, qu'il semblait que ses
larmes ne pouvaient plus se tarir.
Non content de tout cela, il dirigeait
ses pas du côté du calvaire, et là, à
mesure que ses regards se
rapprochaient de la croix où un Dieu
était mort pour lui, les forces lui
manquaient, il restait immobile à la
vue des souffrances que ses péchés
avaient causées à son Dieu. On
l'entendait à chaque instant répéter
ces paroles avec des sanglots : « Mon
Dieu, mon Dieu ! puis-je encore vivre
en considérant les horreurs que mes
péchés vous ont causées ! » Voilà,
mes frères, ce que nous pouvons
appeler une véritable contrition,
parce que nous voyons qu'il ne
considère ses péchés que par rapport
à Dieu.



II. – Nous avons dit qu'une véritable
contrition doit renfermer un bon
propos, c'est-à-dire une ferme
résolution de ne plus pécher à
l'avenir ; il faut que notre volonté
soit déterminée et que ce ne soit pas
un faible désir de se corriger ; l'on
n'obtiendra jamais le pardon de ses
péchés si l'on n'y renonce pas de tout
son cœur. Nous devons être dans le
même sentiment que le saint Roi-
Prophète : « Oui, mon Dieu, je vous ai
promis d'être fidèle à observer vos
commandements ; j'y serai fidèle
avec le secours de votre grâce . » Le
Seigneur nous dit lui-même : « Que
l'impie quitte la voie de ses iniquités
et son péché lui sera remis . » Il n'y a
donc de miséricorde à espérer que
pour celui qui renonce à ses péchés
de tout son cœur et pour jamais,
parce que Dieu ne nous pardonne
que d'autant que notre repentir est
sincère et que nous faisons tous nos
efforts pour ne plus y retomber.
D'ailleurs ne serait-ce pas se moquer



de Dieu que de lui demander pardon
d'un péché que l'on voudrait encore
commettre ?

Mais, me direz-vous, comment peut-
on donc connaître et distinguer un
ferme propos d'avec un désir faible
et insuffisant ?

Si vous désirez le savoir, mes frères,
écoutez-moi un instant, je vais vous
le montrer ; cela se peut connaître de
trois manières : 1. c'est le
changement de vie ; 2. c'est la fuite
des occasions prochaines du péché,
et 3. c'est de travailler de tout son
pouvoir à se corriger et à détruire ses
mauvaises habitudes.

1. Je dis d'abord que la première
marque d'un bon propos, c'est le
changement de vie ; c'est celui-ci qui
nous le montre le plus sûrement et
qui est le moins sujet à nous
tromper. Venons-en à l'explication :
une mère de famille s'accusera de
s'être souvent emportée contre ses



enfants ou son mari ; après sa
confession, allez la visiter dans
l'intérieur de son ménage ; il n'est
plus question ni d'emportement, ni
de malédictions ; au contraire, vous
voyez en elle cette douceur, cette
bonté, cette prévenance même pour
ses inférieurs ; les croix, les chagrins
et les pertes ne lui font point perdre
la paix de l'âme. Savez-vous
pourquoi cela, mes frères ? Le voici :
c'est que son retour à Dieu a été
sincère, que sa contrition a été
parfaite et par conséquent elle a
véritablement reçu le pardon de ses
péchés ; enfin, que la grâce a pris de
profondes racines dans son cœur, et
qu'elle y porte des fruits en
abondance. Une jeune fille viendra
s'accuser d'avoir suivi les plaisirs du
monde, les danses, les veillées et
autres mauvaises compagnies. Après
sa confession, si elle est bien faite,
allez la demander dans cette veillée,
ou bien allez la chercher dans cette
partie de plaisir, que vous dira-t-on ?



« Voilà quelque temps nous ne la
voyons plus ; je crois que si vous
voulez la trouver, il faut aller ou à
l'église ou chez ses parents. » En
effet, si vous voulez aller chez ses
parents, vous la trouverez, et à quoi
s'occupe-t-elle ? Est-ce à parler de la
vanité comme autrefois ou à se
contempler devant une glace de
miroir, ou bien à folâtrer avec des
jeunes gens ? Ah ! non, mes frères, ce
n'est plus ici son ouvrage, elle a foulé
aux pieds tout cela ; vous la verrez
faire une lecture de piété, soulager sa
mère dans l'ouvrage de son ménage,
instruire ses frères et sœurs, vous la
verrez obéissante et prévenante
envers ses parents ; elle aimera leur
compagnie. Si vous ne la trouvez pas
chez elle, allez à l'église, vous la
verrez qui témoigne à Dieu sa
reconnaissance d'avoir opéré en elle
un si grand changement ; vous voyez
en elle cette modestie, cette retenue,
cette prévenance pour tout le monde,
aussi bien pour les pauvres que pour



les riches ; la modestie sera peinte
sur son front, sa seule présence vous
porte à Dieu. – « Pourquoi est-ce, mes
frères, me direz-vous, que tant de
biens sont en elle ? » – Pourquoi, mes
frères, c'est que sa douleur a été
sincère et qu'elle a véritablement
reçu le pardon de ses péchés.

Une autre fois ce sera un jeune
homme qui va s'accuser d'avoir été
dans les cabarets et dans les jeux ;
maintenant qu'il a promis à Dieu de
tout quitter ce qui pourrait lui
déplaire, autant il aimait les cabarets
et les jeux, autant maintenant il les
fuit. Avant sa confession son cœur ne
s'occupait que des choses terrestres,
mauvaises ; à présent ses pensées ne
sont que pour Dieu, et le mépris des
choses du monde. Tout son plaisir est
de s'entretenir avec son Dieu et de
penser aux moyens de sauver son
âme. Voilà, mes frères, les marques
d'une véritable et sincère contrition ;
si après vos confessions vous êtes



ainsi, vous pourrez espérer que vos
confessions ont été bonnes et que vos
péchés vous sont pardonnés. Mais si
vous faites tout le contraire de ce que
je viens de dire, si quelques jours
après ses confessions l'on voit cette
fille qui avait promis à Dieu de
quitter le monde et ses plaisirs pour
ne penser qu'à lui plaire, si je la vois,
dis-je, comme auparavant dans ces
assemblées mondaines ; si je vois
cette mère aussi emportée et aussi
négligente envers ses enfants et ses
domestiques, aussi querelleuse avec
ses voisins qu'avant sa confession ; si
je retrouve ce jeune homme de
nouveau dans les jeux et les cabarets,
ô horreur ! ô abomination ! ô
monstre d'ingratitude que tu fais ! Ô
grand Dieu ! dans quel état est cette
pauvre âme ! ô horreur ! ô sacrilège !
les tourments de l'enfer seront-ils
assez longs et assez rigoureux pour
punir un tel attentat ?



2. Nous disons que la deuxième
marque d'une véritable contrition est
la fuite des occasions prochaines du
péché. Il y en a de deux sortes : les
unes nous y portent par elles-mêmes,
comme sont les mauvais livres, les
comédies, les bals, les danses, les
peintures, les tableaux et chansons
déshonnêtes et la fréquentation des
personnes de sexe différent ; les
autres ne sont une occasion de péché
que par les mauvaises dispositions
de ceux qui y sont : comme les
cabaretiers, les marchands qui
trompent ou qui vendent les
dimanches ; une personne en place
qui ne remplit pas ses devoirs soit
par respect humain, soit par
ignorance. Que doit faire une
personne qui se trouve dans une de
ces positions ? Le voici : elle doit tout
quitter, quoi qu'il en coûte, sans quoi
point de salut. Jésus-Christ nous dit
que « si notre œil ou notre main nous
scandalise, nous devons les arracher
et les jeter loin de nous, parce que,



nous dit-il, il vaut beaucoup mieux
aller au ciel avec un bras et un œil de
moins que d'être jeté en enfer avec
tout son corps ; » c'est-à-dire, quoi
qu'il nous en coûte, quelque perte
que nous fassions, nous ne devons
pas laisser que de les quitter ; sans
quoi, point de pardon.

3. Nous disons que la troisième
marque d'un bon propos, c'est de
travailler de tout son pouvoir à
détruire ses mauvaises habitudes.
L'on appelle habitude, la facilité que
l'on a de retomber dans ses anciens
péchés. Il faut 1? veiller
soigneusement sur soi-même, faire
souvent des actions qui soient
contraires : comme si nous sommes
sujets à l'orgueil, il faut s'appliquer à
pratiquer l'humilité, être content
d'être méprisé, ne jamais chercher
l'estime du monde, soit dans ses
paroles, soit dans ses actions ;
toujours croire que ce que nous
faisons est mal fait ; si nous faisons



bien, nous représenter que nous
étions indignes que Dieu se servit de
nous, ne nous regardant dans le
monde que comme une personne qui
ne fait que mépriser Dieu pendant sa
vie, et que nous méritons bien plus
que ce que l'on peut dire de nous en
mal. Sommes-nous sujets à la colère ?
Il faut pratiquer la douceur, soit dans
ses paroles, soit dans la manière de
nous comporter envers notre
prochain. Si nous sommes sujets à la
sensualité, il faut nous mortifier soit
dans le boire, soit dans le manger,
dans nos paroles, dans nos regards,
nous imposer quelques pénitences
toutes les fois que nous retombons.
Et si vous ne prenez pas ces
précautions, toutes les fois que vous
recommettrez les mêmes péchés,
vous pourrez conclure que toutes vos
confessions ne valent rien et que
vous n'avez fait que des sacrilèges,
crime si horrible, qu'il serait
impossible de pouvoir vivre, si vous



en connaissiez toute l'horribilité, la
noirceur et les atrocités...

Voici la conduite que nous devons
tenir, en faisant comme l'enfant
prodigue, qui, frappé de l'état où ses
désordres l'avaient plongé, fut prêt à
tout ce que son père exigeait de lui
pour avoir le bonheur de se
réconcilier avec lui. D'abord il quitta
sur le champ le pays où il avait
éprouvé tant de maux, ainsi que les
personnes qui avaient été pour lui
une occasion de péché ; il ne daigna
pas même les regarder, bien
convaincu qu'il n'aurait le bonheur
de se réconcilier avec son père
qu'autant qu'il s'éloignerait d'elles :
de sorte qu'après son péché, pour
montrer à son père que son retour
était sincère, il ne chercha qu'à lui
plaire en faisant tout le contraire de
ce qu'il avait fait jusqu'à présent .
Voilà le modèle sur lequel nous
devons former notre contrition : la
connaissance que nous devons avoir



de nos péchés, la douleur que nous
devons en avoir doivent nous mettre
dans la disposition de tout sacrifier
pour ne plus retomber dans nos
péchés. Oh ! qu'elles sont rares ces
contritions ! Hélas ! où sont ceux qui
sont prêts à perdre la vie même,
plutôt que de commettre à nouveau
les péchés dont ils se sont déjà
confessés ? Ah ! je n'en sais rien !
Hélas ! combien au contraire, nous
dit saint Jean Chrysostome, qui ne
font que des confessions de théâtre,
qui cessent de pécher quelques
instants sans quitter entièrement le
péché ; qui sont, nous dit-il,
semblables à des comédiens qui
représentent des combats sanglants
et opiniâtres, et semblent se percer
de coups mortels ; l'on en voit un qui
est terrassé, étendu, perdant son
sang : il semblerait véritablement
qu'il a perdu la vie, mais attendez
que la toile soit baissée, vous le
verrez se relever plein de force et de
santé, il sera tel qu'il était avant la



représentation de la pièce. Voilà
précisément, nous dit-il, l'état où se
trouvent la plupart des personnes
qui se présentent au tribunal de la
pénitence. A les voir soupirer et
gémir sur les péchés dont elles
s'accusent, vous diriez que vraiment
elles ne sont plus les mêmes, qu'elles
se comporteront d'une manière tout
autre qu'elles ne l'ont fait jusqu'à
présent. Mais, hélas ! attendez, je ne
dis pas cinq jours, mais un ou deux
jours, vous les retrouverez les
mêmes qu'avant leur confession :
mêmes emportements, même
vengeance, même gourmandise,
même négligence dans leurs devoirs
de religion : Hélas ! que de
confessions et de mauvaises
confessions !

Ah ! mes enfants, nous dit saint
Bernard, voulez-vous avoir une
véritable contrition de vos péchés ?
Tournez-vous du côté de cette croix
où votre Dieu, a été cloué par amour



pour vous ; ah ! bientôt vous verrez
couler vos larmes et votre cœur se
brisera : En effet, mes frères, ce qui
fit tant verser de larmes à sainte
Magdeleine lorsqu'elle fut dans son
désert, nous dit le grand Salvien..., ce
ne fut autre chose que la vue de la
croix. Nous lisons dans sa vie,
qu'après l'Ascension de Jésus-Christ,
s'étant retirée dans une solitude, elle
demanda à Dieu le bonheur de
pleurer toute sa vie les fautes de sa
jeunesse. Après sa prière, saint
Michel archange lui apparut auprès
de sa solitude, planta une croix à la
porte ; elle se jeta au pied comme elle
avait fait sur le Calvaire, elle pleura
toute sa vie avec tant d'abondance,
que ses deux yeux étaient semblables
à deux fontaines. Le grand Ludolphe
rapporte qu'un solitaire demandait
un jour à Dieu ce qui pourrait être le
plus capable d'attendrir son cœur
pour pleurer ses péchés. Dans ce
moment Dieu lui apparut tel qu'il
était sur l'arbre de la croix, tout



couvert de plaies, tout tremblant,
chargé d'une pesante croix, et lui
disant : « Regarde-moi, ton cœur fût-
il plus dur que les rochers des
déserts, il se brisera et ne pourra plus
vivre à la vue des douleurs que les
péchés du genre humain m'ont
causées. » Cette apparition le toucha
tellement que jusqu'à sa mort, sa vie
ne fut qu'une vie de larmes et de
sanglots. Tantôt il s'adressait aux
anges et aux saints, les priant de
venir pleurer avec lui sur les
tourments que les péchés avaient
causés à un Dieu si bon. Nous lisons
dans l'histoire de saint Dominique,
qu'un religieux demandant à Dieu la
grâce de pleurer ses péchés, Jésus-
Christ lui apparut avec ses cinq
plaies ouvertes, le sang coulait en
abondance. Notre Seigneur, après
l'avoir embrassé, lui dit d'approcher
sa bouche de l'ouverture de ses
plaies ; il en ressentit tant de
bonheur, qu'il ne pouvait
comprendre que ses yeux pussent



tant verser de larmes. Oh ! qu'ils
étaient heureux, mes frères, ces
grands pénitents, de trouver tant de
larmes pour pleurer leurs péchés,
crainte d'aller les pleurer dans
l'autre vie ! Oh ! quelle différence
entre eux et les chrétiens de nos
jours qui ont commis tant de péchés !
et point de regrets ou de larmes !...
Hélas ! qu'allons-nous devenir ?
quelle sera notre demeure ? Oh ! que
de chrétiens perdus, parce qu'il faut
ou pleurer ses péchés dans ce monde
ou aller les pleurer dans les abîmes.
Ô mon Dieu ! donnez-nous cette
douleur et ce regret qui regagnent
votre amitié !

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/sur-la-

contrition/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/sur-la-contrition/
https://opusdei.org/fr-ci/article/sur-la-contrition/
https://opusdei.org/fr-ci/article/sur-la-contrition/

	Sur la Contrition

