
opusdei.org

"Se cacher et
disparaître”,
fondement biblique

Se cacher et disparaître est
devenu presque naturel chez
saint Josémaria. Il voyait que
l'Opus Dei est "de Dieu" et qu'il
devait être ainsi accueilli par
ceux qui l'écoutaient. Où avait-
il appris ce style de vie? Voici
l'explication que José María
Casciaro propose dans cette
étude.

09/05/2012



Se cacher et disparaître est devenu
presque naturel chez saint
Josémaria. Il voyait que l'Opus Dei
est "de Dieu" et qu'il devait être ainsi
accueilli par ceux qui l'écoutaient.
Où avait-il appris ce style de vie?
Voici l'explication que José María
Casciaro propose dans cette étude.

Telécharger l'article en PDF

« Me cacher et disparaître »,
fondements bibliques de cette devise
de Saint Josémaria Escriva. José
María Casciaro

La pierre de taille enfouie sous les
fondations

Saint Josémaria Escriva de Balaguer
écrivit dans l’édition de Chemin de
1939 : « Ne cherche pas à être la
girouette dorée d’un grand édifice :
pour étincelante et surélevée qu’elle
soit, elle n’est pour rien dans la
solidité du bâtiment. Sois plutôt une
vieille pierre de taille enfouie sous

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/saint-josemaria-escriva-me-cacher-et-disparaeetre.pdf


les fondations, sous terre, là où
personne ne te verra: grâce à toi la
maison tiendra bon» (1).

À qui s’adressait-il ainsi? D’après ce
qu’en dit Pedro Rodriguez dans son
édition critico-historique de Chemin,
c’était à lui-même et à ceux qui le
suivaient au début de l’Opus Dei (2).

Il est vrai que l’image de la pierre de
taille enfouie sous les fondations
s’adaptait tout à fait à la prise de
conscience immédiate du 2 octobre
1928, lorsqu’il accepta la mission de
mettre en pratique tout ce que Dieu
lui avait fait voir et qu’au bout d’un
certain temps, il appellerait l’Opus
Dei (3).

Il serait désormais comme une pierre
de taille inaperçue, solide, à la base
de cet édifice.Tel était son rôle
puisque ce n’était pas son « Œuvre »
mais celle de Dieu. Aussi, adopta-t-il
très vite la devise « me cacher et
disparaître », expression qui pénétra



dans son âme pour s’y intégrer
fermement et pour toujours (4).

Une anecdote. Le 25 juin 1944 eut
lieu la consécration sacerdotale des
trois premiers prêtres de l’Opus Dei
issus des rangs de ses fidèles laïcs.
C’était l’évêque de Madrid-Alcala qui
les consacrait. La chapelle épiscopale
était pleine à craquer, le fondateur
de l’Œuvre n’y était pas.

Dans sa biographie de saint
Josémaria, Ana Sastre en parle ainsi :

« Il craint que son émotion ne
déborde mais il y a aussi une raison
plus profonde qui justifie cette
absence : il ne tient pas à être
présent lors de cette journée pleine
de joie et de félicitations. L’Œuvre est
de Dieu est ses jalons lui
appartiennent totalement » (5).

Telécharger l'article en PDF

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/saint-josemaria-escriva-me-cacher-et-disparaeetre.pdf


Une autre anecdote. C’est Pilar
Urbano qui la rapporte : «
Monseigneur Escriva se trouve à
Madrid en avril 1970, il loge au
centre de Diego de Léon. Au petit
matin, il est à la salle à manger pour
entourer ses enfants au petit
déjeuner. Il regarde quelques objets
de la décoration de la pièce […]. Il
apprécie sur le linteau de la
cheminée, des petits socles en bois
doré sur lesquels sont posés une
pendule et les chandeliers assortis
[…]. — C’est très réussi. Ils sont bien
mis en valeur. Dans leur vie civile,
les hommes ont aussi besoin d’un
piédestal afin que l’on apprécie
mieux leur valeur. En revanche, moi
j’ai toujours eu à me cacher et à
disparaître… « Il faut qu’Il croisse et
que je diminue ». Et malgré tout… !
» (6).

Pilar Urbano rapporte aussi : « Dans
l’une de ses lettres des débuts des
années trente, il déclare au vicaire



général du diocèse de Madrid : « Je
vois de plus en plus clairement que
ce qui me revient c’est de me cacher
et disparaître » (7). « Plus de
quarante ans après, peu avant le 28
mars 1975, en ses noces d’or
sacerdotales, il reprendra cette
même expression : « Je souhaite
vivre ce jubilé en accord avec ma
norme de conduite habituelle : me
cacher et disparaître, que seul Jésus
se montre » […] » ajoute Pilar
Urbano.

Tous les ans, l’Opus Dei offre à
l’Église une nouvelle promotion de
prêtres, issus des rangs des fidèles
laïcs de différents pays, des
professionnels triés sur le volet et
bien préparés.

Cependant, mgr Escriva n’assiste
normalement pas à ces ordinations.
Il reste chez lui, à prier. Si on lui en
demande la raison, il répond, tout à
fait convaincu : « Il me revient de me



cacher et disparaître ». « Ce ne sont
pas des mots. C’est le choix d’un style
de vie [...] Ce que fait mgr Escriva,
durant quarante ans de réclusion à
Rome, c’est fuir la galerie pour
travailler plus efficacement » (8).

Saint Josémaria, avec une grande
ouverture d’esprit, était attentif à
tout ce qu’il y avait de bons chez les
autres êtres humains avec lesquels il
était en rapport, d’une façon ou
d’une autre. Aussi, la devise « me
cacher et disparaître », qu’il enracina
si profondément dans sa vie, peut
être issue du contact qu’il eut,en tant
qu’aumônier durant son travail
spirituel à la Fondation des Malades,
avec Mercedes Reyna, Dame
Apostolique du Sacré-Cœur (9),
morte en odeur de sainteté, le 23
janvier 1929. Don Josémaria fut très
impressionné par la grande sainteté
de cette âme-là (10). La congrégation
des Dames lui confia la rédaction de
l’image pour la dévotion privée de



Mercedes Reyna. Dans la note
bibliographique, il inclut des petits
textes de Mercedes parmi lesquels il
y en a un qui est significatif et
permet d’apprécier l’influence que
cette sainte Dame Apostolique eut
dans le choix de la devise de saint
Josémaria dont nous parlons : « Je
veux examiner mes actes et les
dépouiller de mon amour-propre, de
ma complaisance personnelle et
tâcher de les envelopper de silence,
afin que même (pas) la plus petite
partie de la gloire qui n’appartient
qu’à Dieu ne puisse retomber sur
moi ; avoir une vie recueillie,
silencieuse, et m’ingénier à me
cacher et disparaître ».

La finesse spirituelle de Mercedes
Reyna trouva l’âme de saint
Josémaria très bien disposée et laissa
chez lui une trace qui non seulement
ne s’effaça jamais, mais que le
fondateur de l’Opus Dei développa
dans sa vie, avec l’aide des grâces



divines qui lui furent accordées, très
particulièrement de 1929 à 1931 (12),
avec la méditation des mystères de
l’Enfance du Seigneur et de sa vie
cachée à Nazareth.

FUIR LA GALERIE

« Se cacher et disparaître » fut une
façon de procéder pratiquement
naturelle chez saint Josémaria. Il s’y
plia toute sa vie durant et comme il
devait fréquemment parler en
public, cette circonstance lui
demandait, bien évidemment, une
tension de l’esprit, une sorte de lutte
intérieure qu’il reflète bien dans un
point de Chemin: « D’accord: tu fais
du meilleur travail avec cet entretien
familial ou avec cette confidence
isolée, qu’en pérorant — du
spectacle ! du spectacle ! — en public,
devant des milliers de personnes. —
Toutefois, s’il te faut pérorer, pérore
» (13).



C’est d’abord ce qu’il se dit à lui-
même et qu’il écrit, au cas où cela
pourrait être utile à quelqu’un
d’autre. Ceci dit, pour saint
Josémaria, « se cacher et disparaître
» est toujours mieux : « Le monde
n’admire que le sacrifice à spectacle,
parce qu’il ignore la valeur du
sacrifice caché et silencieux » (14). Il
insiste ainsi sur la valeur du sacrifice
caché quand il contemple certains
des plus importants mystères de
l’histoire de la Révélation et de la
Rédemption divine de l’humanité : «
Voyez-vous quelle simplicité ? – «
Ecce ancilla !... » — Et le Verbe s’est
fait chair. — Les saints ont agi de la
sorte : sans spectacle. S’il y en eut, ce
fut bien malgré eux » (15).

Le souci de fuir la galerie transparaît
sans arrêt, « se cacher et disparaître
» : Toujours du spectacle ! — Tu me
demandes des photos, des
graphiques, des statistiques. — Je ne
t’envoie rien de tout cela car — l’avis



contraire me semble très respectable
— je pourrais croire après que je n’ai
travaillé que pour grimper ici-bas
alors que tiens à me hisser au plus
haut du Ciel » (16)

La volonté d’écarter toute
circonstance brillante perce dans
tous ses écrits : « Même les jours où
l’on croit perdre son temps, avec la
prose des mille petits détails,
quotidiens, il y a suffisamment de
poésie pour se sentir sur la Croix :
sur une Croix sans spectacle » (17)

Et encore un point très expressif:
“Reprends dans ton âme l’ancienne
résolution de notre ami : Seigneur, je
veux la souffrance, non le spectacle
» (18).

Quand il parle de “notre ami”, il fait
une allusion voilée à lui-même. La «
résolution » est dite « ancienne » en
toute objectivité, comme nous l’avons
noté précédemment. Il insiste encore
sur cette idée : « L’esprit de pénitence



ne tient pas à faire de grandes
mortifications certains jours et pas
du du tout les autres. — L’esprit de
pénitence consiste à savoir se
vaincre tous les jours, en offrant de
grandes et de petites choses par
amour et sans spectacle » (19).

VIVRE SANS GLOIRE HUMAINE

Son projet de vivre sans gloire
humaine est une autre façon de
considérer sa vie. On trouve
plusieurs fois l’expression « gloire
humaine » dans les écrits du
fondateur de l’Opus Dei. Pour ce qui
nous concerne, nous en citerons
quelques unes, celles où l’on perçoit
clairement le fondement de son
dessein ascétique (20). Ainsi : «
Apprenons de Jésus. Son attitude, en
s’opposant à toute gloire humaine,
est en relation parfaite avec la
grandeur d’une mission unique :
celle du Fils bien-aimé de Dieu qui



s’incarne pour sauver les hommes
» (21).

Sous cet éclairage doctrinal et cette
pratique de vie, les échecs humains
comptent peu pour saint Josémaria et
c’est ce qu’il recommande à ceux qui
tiennent à suivre ses conseils : « Ne
soyez pas étonnés d’être battus assez
fréquemment […]. S’il y a de l’amour
de Dieu, de l’humilité, de la
persévérance et de la ténacité dans
nos rangs, ces déroutes n’auront pas
trop d’importance […] Il n’y a pas
d’échecs si l’on agit avec droiture
d’intention, en voulant faire la
Volonté de Dieu, en comptant
toujours sur sa grâce et sur notre
néant » (22).

LE NOM «OPUS DEI»

Au départ, Don Josémaria ne voulait
même pas que l’Œuvre qu’il connut
par inspiration divine le 2 octobre
1928 eût un nom pour qu’elle
demeurât totalement cachée, selon sa



devise. C’est ce qu’il écrivit dans ses
Notes Intimes (23) : «Je ne donnai
donc aucun nom à l’Œuvre. J’aurais
souhaité, si cela avait été possible —
or ce ne l’était pas— qu’elle n’ait pas
eu de nom, ni de personnalité
juridique […]. En attendant, nous
appelions notre travail tout
simplement «l’Œuvre » (24). Dans
une note à ses Notes saint Josémaria
dit : « Revenons au nom de notre
Œuvre. Un jour je suis allé discuter
avec le P.Sanchez (25) au parloir de la
résidence de La Flor. Je lui ai parlé
de mes affaires personnelles (je ne
lui parlais de l’Œuvre que quand cela
avait un rapport avec mon âme) et le
bon père Sanchez m’a demandé à la
fin : « Comment va cette Œuvre de
Dieu ?

Et c’est dans la rue que j’ai
commencé à réfléchir : « Oeuvre de
Dieu, Opus Dei! Operatio…, travail de
Dieu. Voilà le nom que je cherchais !



Et à partir de là, elle s’est toujours
appelée « Opus Dei »(26).

Toutefois, depuis pas mal d’années,
notre jeune prêtre avait déjà utilisé
ce nom qu’il avait écrit sur de
nombreux documents, mais sans
estimer que ce fût le nom de
l’entreprise apostolique que Dieu lui
confiait. En effet, au début cela lui
semblait une expression
présomptueuse (27).

Le père Sanchez avait sans doute lu
ce nom sur les feuillets que saint
Josémaria lui avait remis quelques
semaines auparavant (28). Et ce fut
après cet entretien avec le P.Sanchez
que le fondateur réalisa que
l’expression n’était pas une hardiesse
mais qu’elle montrait avec précision
la Volonté de Dieu, dont il n’était
qu’un instrument dont le Seigneur
voulait se servir pour la mener
pratiquement à bien (29)



«UN FONDATEUR SANS
FONDEMENT »

Mgr. Xavier Echevarría, Prélat de
l’Opus Dei, évoque que « durant les
premières années de la vie de l’Opus
Dei, et pratiquement jusqu’aux
premières approbations pontificales,
il n’employa jamais de mot fondateur
pour se désigner, tellement il était
loin de se considérer le promoteur
d’une institution à lui. Il ne s’en
accommoda que quand au Saint-
Siège on commença à ainsi le
nommer. Il plaisantait souvent en
disant qu’il était un fondateur sans
fondement. Nous étions sensibles à
l’idée qu’il avait de lui-même quand,
très sérieusement, il nous confiait : Je
n’ai rien fondé, rien : l’Œuvre est à
Lui ! Moi je n’ai fait que déranger !
(30).

HUMILITÉ ET RESPONSABILITÉ
DANS L’ACCOMPLISSEMENT DE SA
MISSION PERSONNELLE



La délicatesse de conscience de saint
Josémaria dans l’accomplissement de
la volonté divine lui fit comprendre
clairement que ce serait délaisser son
devoir, ce dont il devrait rendre
compte à Dieu, que de ne pas
accepter, ou ne pas mener
pratiquement à terme, les exigences,
les obligations et les grâces
fondationnelles qu’il avait reçues de
la volonté divine souveraine, sans ne
l’avoir jamais souhaité et sans qu’il
n’ait même (pas) pu l’imaginer. Voici
ce qu’il en dit en Chemin : « Cette
fausse humilité n’est que
commodité : ainsi, bien humblement,
tu délaisses petit à petit des droits…
qui sont des devoirs » (31)

Peter Berglar considère combien il
est difficile de ménager l’humilité et
la responsabilité dans
l’accomplissement des devoirs de sa
charge et pour faire en sorte que les
subordonnés le fassent aussi : « Sur
la voie de cette humilité et de cette



sécularité, il y a des pièges et des
écueils […]. Il ne s’agissait pas, bien
entendu, de chercher une «
alternative » à l’humilité, mais de
vivre concrètement et de façon
exemplaire la vertu de l’humilité en
accord avec la sécularité, et c’est là
qu’il trouvait les difficultés, écueils
qui existent toujours.

Josemaría Escrivá de Balaguer, avec
une humilité greffée sur sa fidélité,
sur l’obéissance à sa mission et à sa
prudence, rejeta toutes les offres,
souvent alléchantes, qui lui auraient
permis de faire une brillante carrière
ecclésiastique, mais qui l’auraient
empêché de suivre son chemin ou
rendu la tâche difficile.

Il était donc logique […] qu’en 1928 il
ait refusé d’être nommé « Chapelain
honoraire du Palais », ce qui était à
l’époque le rêve de nombreux
membres du clergé, et que dans les
années trente il n’ait pas accepté



d’être nommé chanoine de la
cathédrale de Cuenca, ni la charge de
Directeur spirituel de la « Maison du
Conseiller » de l’Action Catholique.

Ce qu’il répondit à don Ángel
Herrera (32), lorsque celui-ci le lui
proposa est très significatif:

“Non, non. Je vous en suis
reconnaissant mais je n’accepte pas
parce que dois suivre ... le chemin
sur lequel Dieu m’appelle. Par
ailleurs je n’accepte pas non plus

à cause de ce que vous me dites :
c’est dans cette Maison que vont être
accueillis les meilleurs prêtres
d’Espagne. Or, il est évident que je ne
suis pas à leur hauteur pour les
diriger… »(33).

Cependant, il exerça toujours sa
responsabilité personnelle dans
l’administration, l’interprétation et la
mise en pratique des grâces
fondationnelles de l’Œuvre, sans



rejeter cette contrainte sur les autres.
Dans ce domaine, dès qu’il eut
assumé la mission que Dieu lui
confia, après le 2 octobre 1928, saint
Josémaria fit montre d’une fermeté
et d’une force constantes. Voici ce
qu’en dit mgr X.Echevarria :

« Le naturel plein de sens surnaturel
avec lequel il nous encourageait à
être fidèles à l’esprit de l’Opus Dei, ne
m’a jamais étonné. Il précisait que le
Seigneur, l’Église et les membres de
l’Œuvre, maintenant et dans les
siècles à venir, nous demanderaient
des comptes sur la façon dont nous
avions tiré profit du temps passé
près de lui, à boire de l’eau à la
source. Et ce naturel ne me
surprenait pas parce qu’il ajoutait
très souvent: mes enfants, je ne suis
rien, je suis un sac de misères, mais
le Seigneur a jeté son dévolu sur ce
pauvre instrument, pour commencer
l’Opus Dei et on vous demandera des
comptes, on vous regardera parce



que vous avez vécu avec ce pauvre
homme, qui a été le fondateur de
l'Opus Dei. Conscient de sa
responsabilité, mgr Escriva de
Balaguer sut parler clairement et
avec fermeté de tout ce qui
concernait l’Opus Dei, prêt à
défendre ce charisme même au prix
de sa vie, de sa renommée et en dépit
de toutes les contradictions possibles.
Quand il était nécessaire de
déterminer quel était le chemin
adéquat à la figure ou à l’esprit de
l’Œuvre, il avait la solution
opportune et il expliquait
clairement : là-dessus, je ne peux pas
déléguer, je suis le fondateur, et je
sais ce que le Seigneur m’a demandé.
Si je déléguais et que j’abandonnais
ma responsabilité, je risquerais de
perdre mon âme et le Seigneur m’en
demanderait des comptes serrés,
parce que l’Opus Dei n’est pas de
mon crû, il est entièrement à Lui.
(34).



LE FONDEMENT BIBLIQUE DE LA
DEVISE “ME CACHER ET
DISPARAîTRE “

Saint Josémaria perçut le fondement
biblique de cette devise
essentiellement dans la
contemplation de la Vie de Jésus, de
ses années de « vie cachée » à
Nazareth, surtout. Pour nous en
convaincre, il suffirait de lire
entièrement son homélie Le
triomphe du Christ dans l’humilité
(35).

Comme les références, profondément
méditées sur l’humilité du Christ
dans sa vie cachée sont presque
innombrables dans la prédication et
dans les écrits de saint Josémaria et il
faudrait un énorme recueil pour ne
les relever que sommairement.

Nous allons nous contenter alors de
faire référence à quelques écrits
publiés :



La méditation sur les tentations du
Christ au désert, dans l’homélie La
conversion des enfants de Dieu (36);
les débuts des homélies sur
l’Épiphanie du Seigneur (37) et sur le
Cœur du Christ, paix des chrétiens
(38) ; et beaucoup de points de
l’homélie sur l’Humilité (39) et sur le
Détachement (40).

Pour apprendre de la vie de Jésus,
saint Josémaria part de la
contemplation des événements que
rapportent les Évangiles, grands ou
petits : « Notre Seigneur s’est incarné
pour nous manifester la volonté du
Père. Et voici que, dès le berceau, il
nous instruit déjà. Jésus-Christ nous
cherche, —avec une vocation qui est
un appel à la sainteté— pour que
nous consumions avec Lui la
Rédemption. Considérez ce premier
enseignement : nous devons
coracheter non pas en cherchant à
l’emporter sur le prochain mais sur
nous-mêmes. Comme le Christ, nous



devons nous anéantir, sentir que
nous sommes les serviteurs des
autres pour les conduire vers Dieu
» (41).

L’un des premiers paragraphes de
l’homélie du 24 décembre 1963 est
vraiment le programme de sa façon
de méditer la vie cachée du Seigneur
et de pénétrer dans les textes
évangéliques. C’est un texte, qui en
dit long sur la façon dont saint
Josémaria lisait l’Évangile et dont il
saisissait le sens divin de la vie de
Jésus sur terre : « J’ai toujours tâché,
lorsque je parle devant la Crèche, de
regarder le Christ notre Seigneur
pour le voir ainsi, enveloppé dans
des langes et couché sur la paille
d’une mangeoire. Et alors qu’il n’est
qu’un Enfant, de le voir comme
Docteur, comme Maître. J’ai besoin
de le considérer ainsi parce que je
dois apprendre de Lui. Et pour
apprendre de Lui, il faut tâcher de
connaître sa vie : lire l’Évangile,



méditer les scènes que nous rapporte
le Nouveau Testament afin de
pénétrer le sens divin de la vie de
Jésus sur terre. En effet, nous devons
reproduire, chez nous, la vie du
Christ, en connaissant le Christ : à
force de lire la Sainte Écriture et de
la méditer, à force de prier […]. Jésus
qui grandit et qui vit comme l’un de
nous, nous révèle que l’existence
humaine, notre tâche courante et
banale, a un sens divin. Nous avons
beau avoir considéré ces vérités,
nous devons toujours être pleins
d’admiration à la pensée des trente
ans que Jésus a passés dans
l’obscurité, qui constituent la plus
grande partie du séjour de Jésus
parmi ses frères les hommes. […] En
effet, nous sommes des chrétiens
courants à mener une vie ordinaire,
comme celle et tant de millions de
personnes sous toutes les latitudes
»(42)



Jesús cache sa divinité par amour
pour la créature humaine.

« Tu ne t’es jamais demandé, poussé
par une curiosité sainte, comment
Jésus a-t-il pu déverser tant d’amour?
C’est encore saint Paul qui prend
soin de nous répondre : lui qui était
dans la condition de Dieu, il n'a pas
jugé bon de revendiquer son droit
d'être traité à l'égal de Dieu ; mais au
contraire, il se dépouilla lui-même en
prenant la condition de serviteur.
Devenu semblable aux hommes et
reconnu comme un homme (43). Mes
enfants, tout éblouis, soyez
reconnaissants pour ce mystère et
apprenez : toute la puissance, toute
la majesté, toute la beauté, toute
l’harmonie infinie de Dieu, ses
grandes richesses
incommensurables, tout un Dieu !,
demeura caché dans l’Humanité du
Christ pour nous servir. Le Tout-
Puissant est là, décidé à ternir pour
un temps sa gloire afin d’avoir une



rencontre rédemptrice avec ses
créatures » (44).

C’est la contemplation de la vie du
Christ, le mystère global de son
Incarnation, qui pousse le fondateur
de l’Œuvre à se cacher et à
disparaître (45). Son regard est
tourné vers la vie entière du Sauveur
et vers son enseignement totalement
reflété dans sa conduite humaine qui
est l’expression de quelque chose de
plus profond encore, l’expression des
« sentiments » divins, — si on est en
droit de s’exprimer ainsi— que son
âme humaine possède du fait du
mystère ineffable de « l’union
hypostatique » de sa nature divine
avec la nature humaine : « Jésus-
Christ, notre Seigneur, nous propose
très fréquemment dans sa
prédication l’exemple de son
humilité : apprenez de Moi qui suis
doux et humble de cœur (Mt 11, 29)
» (46).



Aussi lorsqu’il commente les
tentations de Jésus au désert, il
s’arrête à méditer : «Dans la
deuxième tentation, quand le diable
lui propose de se jeter du haut du
Temple, Jésus refuse encore de se
servir de sa puissance divine. Le
Christ ne cherche pas la vaine-gloire,
l’apparat, la comédie humaine qui
essaie de se servir de Dieu comme
toile de fond de la propre excellence.
Jésus-Christ veut accomplir la
volonté du Père sans avancer les
temps ni anticiper l’heure des
miracles, mais en empruntant, pas à
pas, le dur chemin des hommes,
l’aimable chemin de la Croix » (47).

Saint Josémaria vécut toujours un
don de soi sans limites pour
accomplir la volonté de Dieu.

Cette attitude commence par
l’accomplissement des
commandements et des
enseignements du Seigneur. Ainsi,



par exemple, il s’arrête à considérer
les paroles de Jésus dans une
homélie ou il reprend Mt 6, 16-18 : «
J’aimerais que vous découvriez en
toute sa profondeur la simplicité du
Maître qui n’étale pas sa vie
pénitente. C’est ce qu’il te demande :
Et lorsque vous jeûnez, ne prenez
pas un air sombre, comme les
hypocrites, qui exténuent leur visage,
pour faire paraître aux hommes
qu'ils jeûnent; en vérité, je vous le
dis, ils ont reçu leur récompense.
Pour toi, quand tu jeûnes, parfume ta
tête et lave ton visage, afin qu'il ne
paraisse pas aux hommes que tu
jeûnes, mais à ton Père qui est
présent dans le secret; et ton Père,
qui voit dans le secret, te le rendra
» (48).

LA VIE DE LA TRÈS SAINTE VIERGE
MARIE

C’est aussi la vie de Sainte Marie qui
pousse le fondateur de l’Opus Dei à



passer inaperçu. Voici un point de
Chemin très évocateur dans ce sens-
là : « Marie, Maîtresse du sacrifice
caché et silencieux ! — Voyez-la,
presque toujours en retrait,
collaborer avec son Fils : elle sait et
elle se tait » (49).

Il en parlera plus longuement dans
une homélie: «Maîtresse d’espérance.
Marie proclame que « toutes les
générations l’appelleront
bienheureuse » (50).

Humainement parlant, sur quelles
raisons son espérance s’appuyait-
elle? Qui était Elle pour les hommes
et les femmes de l’époque ? Les
grandes héroïnes de l’Ancien
Testament, Judith, Esther, Deborah,
jouirent dès ici-bas d’une gloire
humaine, elles furent acclamées par
le peuple, exaltées. Le trône de
Marie, comme celui de son fils, c’est
la Croix. Et toute sa vie durant,
jusqu’à son assomption corps et âme



au Ciel, c’est sa présence silencieuse
qui nous impressionne » (51).

Il avait écrit en Chemin: «Marie Très
Sainte, Mère de Dieu, passe
inaperçue, dans son village, comme
une femme parmi tant d’autres. —
Apprends d’Elle à vivre avec «
naturel » (52)

Le fondateur de l’Opus Dei médite
encore la vie cachée de Sainte Marie
et en parle en Chemin: «Quelle
humilité que celle de ma Mère Sainte
Marie ! — Vous ne la retrouverez pas
sous les palmes de Jérusalem, ni —
hormis les prémices de Cana— à
l’heure des grands miracles. — Mais
elle ne fuit pas le mépris du
Golgotha : c’est, « juxta crucem Jesu
— près de la croix de Jésus » que l’on
trouve sa Mère » (53).

L’EXEMPLE DE SAINT JEAN
BAPTISTE



Le passage de l’Évangile de Saint
Jean 3, 30, “ il faut que [Jésus]
grandisse et que je diminue” est une
référence fréquente de la prédication
de saint Josémaria. On la trouve, par
exemple, dans son homélie La
conversion des enfants de Dieu, où il
pense à sa vie personnelle et
enseigne : « Il faut sans doute un
nouveau changement, une loyauté
plus plénière, un humilité plus
profonde, de sorte que notre égoïsme
diminuant, le Christ grandisse en
nous car illum oportet crescere,

me autem minui, il faut qu’Il
grandisse et que je diminue “(54).

LES LETTRES DE SAINT PAUL

Nous avons déjà évoqué les citations
de l’hymne de Ph 2, 5-8, qui
reviennent plusieurs fois dans les
écrits du fondateur de l’Œuvre. Ce
texte résume brièvement et
profondément, toute la vie du Christ
(55) et de ce fait, il était très présent



au cœur de saint Josémaria. « Votre
vie est cachée avec le Christ en Dieu
» (Col 3, 4) était encore une phrase de
l’Apôtre qu’il méditait souvent et
qu’il appréciait beaucoup.

Ce conseil qui s’adresse, au départ,
aux fidèles de Colosses, est toujours
en vigueur pour les chrétiens. Il ne
s’agit pas de fuir ou de mépriser le
monde. Saint Josémaria le perçoit
clairement. Il s’agit d’accomplir
pleinement ses obligations mais sans
en faire un absolu, en les considérant
comme un moyen, sans qu’elles ne
deviennent une fin, mais en ayant
toujours le regard rivé sur la
destinée surnaturelle de l’existence
humaine : « Un chrétien sincère,
cohérent avec sa foi, n’agit que face à
Dieu, avec vision surnaturelle, il
travaille dans ce monde qu’il aime
passionnément, plongé dans les
affaires d’ici-bas, le regard rivé sur le
Ciel. Saint Paul nous confirme cela
quae sursum sunt quaerite; cherchez



les choses d’en-haut, là où est le
Christ, à la droite de Dieu; appréciez
les choses du Ciel, non pas celles
d’ici-bas. En effet, vous êtes déjà
morts — à ce qui est mondain et
grâce au Baptême— et votre vie est
cachée avec le Christ en Dieu » (56).

L’IDENTIFICATION AU CHRIST

L’attachement du fondateur de
l’Opus Dei à imiter la vie cachée de
Jésus, au-delà d’une résolution
chrétienne générale de « l’imitatio
Christi », était chez lui le fruit d’un
charisme spécial. Saint Josémaria
comprend que la filiation divine est
le fondement de la vie chrétienne et
plus spécifiquement le fondement de
la vie spirituelle des fidèles de l’Opus
Dei (57). L’expérience, fruit de sa
profonde contemplation de cette
réalité surnaturelle, le pousse à être
vivre en compénétration avec Jésus,
à se configurer à Lui, à se faire un
avec le Christ, à être alter Christus,



un autre Christ, voire, à être ipse
Christus, le Christ lui-même, comme
il l’exprima quelques fois, en
craignant toutefois que cela ne fût
pas correctement interprété. Mais
saint Josémaria Escriva de Balaguer,
en profond connaisseur de la science
théologique, savait bien quelle était
la portée de la théologie
sacramentelle du Baptême, enracinée
dans la révélation, dans le Nouveau
Testament et dans l’enseignement
des Pères et des Docteurs de l’Église :

C’est par le Baptême que nous
sommes configurés au Christ et
chacune des Personnes de la Très
Sainte Trinité vient inhabiter l’âme
du chrétien (58).

«Que l’enseignement du Christ est
transparent! [...] Ouvrons le Nouveau
Testament au chapitre 11 de saint
Matthieu, cette fois-ci : apprenez de
Moi qui suis doux et humble de cœur
(59). Vois-tu ? Nous devons



apprendre de Lui, de Jésus, notre
seul modèle. Si tu veux avancer en
veillant à ne pas trébucher, à ne pas
te dévoyer, tu n’as qu’à marcher là
où Il a marché, poser tes pieds sur la
trace de ses pieds, pénétrer dans son
Cœur humble et patient, boire à la
source de ses commandements et de
ses affections.En un mot, tu dois
t’identifier au Christ, tâcher de
devenir vraiment un autre Christ
parmi tes frères les hommes » (60).

Cette identification au Christ s’appuie
sur un concept théologique ferme,
comme nous le voyons dans ces deux
points de Chemin: «Le Prêtre, quel
qu’il soit, est toujours un autre Christ
» (61). « C’est bien connu, cependant
je tiens à te rappeler encore une fois
que le Prêtre est « un autre Christ ».
— Et que le Saint Esprit à bien dit : «
‘’nolite tangere Christos meos’’ — ne
touchez pas à mes Christs » (62).
Dans son homélie Prêtre pour
l’éternité (63), le fondateur de l’



Oeuvre exprime cela très nettement:
«Le sacerdoce permet de servir Dieu
dans un état qui en soi n’est ni
meilleur ni pire que les autres : il est
différent. Cependant la vocation du
prêtre est revêtue d’une dignité et
d’une grandeur à nulle autre pareille
sur terre. Saint Catherine de Sienne
fait dire ceci au Christ : Je ne veux
pas que la révérence due aux prêtres
soit petite car la révérence et le
respect qu’on leur voue ne s’adresse
pas à eux, mais à Moi, en vertu du
Sang que je leur ai permis
d’administrer. N’était-ce cela, vous
devriez les considérer comme les
autres fidèles laïcs, et pas
autrement… Il ne faut pas les
offenser : en les offensant, c’est Moi
que l’on offense, non pas eux. Aussi
l’ai-je interdit et ai-je fait savoir que
je n’admets pas que l’on touche à
mes Christs (64).

« D’aucuns s’acharnent à chercher, —
disent-ils—, quelle est l’identité du



prêtre. Que ces propos de Sainte
Catherine de Sienne sont clairs !
Quelle est l’identité du prêtre? Celle
du Christ. Les chrétiens nous
pouvons et nous devons tous être
non plus alter Christus, mais ipse
Christus : d’autres Christs, le Christ
lui-même ! Or ceci se fait
immédiatement chez le prêtre de
façon sacramentelle » (65).

Sous l’éclairage de cette doctrine sur
le sacerdoce, qu’il avait bien intégrée
dans sa vie, la réaction de saint
Josémaria que rapporte le témoin
direct de cette scène, à Lima (Pérou)
en 1974, est tout à fait “naturelle”: «
Dès que le Père est arrivé dans la
salle où nous l’attendions, une
réunion de plus de cinquante prêtres
[…], il tint à baiser les mains de
chacun […].

— Père, ils sont nombreux.

— Qu’importe.



En s’agenouillant, il déposa avec
onction un baiser sur les mains de
tous [...]. Nous étions émus […]. Je
n’oublierai jamais cette leçon-là
» (66).

Mais cette singulière dignité du
prêtre qu’il a grâce à son
identification au Christ-Tête, ne lui
donne aucun droit de dominer ses
frères. Aussi, dans un autre passage
de l’homélie évoquée, il affirme : «Ils
ont été ordonnés pour servir. Non
pas pour commander, non pas pour
se faire valoir, mais pour se livrer,
dans un silence incessant et divin, au
service de toutes les âmes » (67).

Voici ce qu’il répondit aussi, par
ailleurs, aux journalistes Enrico
Zuppi et Antonio Fugardi (68): « Je
pense que ce que l’on demande aux
prêtres c’est l’humilité d’apprendre à
ne pas être à la page, à être
réellement des serviteurs des
serviteurs de Dieu — à penser à



l’exclamation de Jean Baptiste : illum
oportet crescere, me autem minui (Jn
3, 30); il faut que le Christ grandisse
et que moi je diminue– afin que les
chrétiens courants, les laïcs, rendent
le Christ présent dans tous les
milieux de la société […] Celui qui
croit que pour que la voix du Christ
soit entendue dans le monde
d’aujourd’hui, il faut que le clergé
parle sans arrêt où soit présent
partout, n’a pas encore bien compris
quelle est la dignité de la vocation
divine de tous et de chaque fidèle
chrétien en particulier » (69).

Et d’expliquer avec force cette réalité
sacramentelle mystérieuse de
l’identité du prêtre : « Tu m’écris que
tu t’es finalement approché du
confessionnal et que tu as éprouvé
l’humiliation d’avoir à déballer le
cloaque — je reprends tes propres
mots— de ta vie devant un « homme
». — Quand est-ce que tu rejetteras
cette vaine estime de toi-même ? Tu



iras alors te confesser dans la joie de
te montrer tel que tu es, devant « cet
homme » oint, — un autre Christ, le
Christ lui-même !— qui t’absout et
t’accorde le pardon de Dieu » (70).

Et il en donne les raisons
théologiques et de bon sens: “ C’est la
raison pour laquelle le prêtre doit
exclusivement être un homme de
Dieu et rejeter la pensée d’aspirer à
être brillant dans les domaines où les
autres chrétiens n’ont pas besoin de
lui. Le prêtre n’est ni psychologue, ni
sociologue, ni anthropologue : il est
un autre Christ, le Christ lui-même,
au service des âmes de ses frères. Ce
serait triste que le prêtre, en
s’appuyant sur une science humaine,
se croit autorisé à pontifier » (71).

Mais c’est à tous les chrétiens que le
fondateur de l’Opus Dei accorde la
dignité de leur configuration au
Christ. D’abord, il les invite à être
d’autres Christs ; puis, il se permet



une formule plus audacieuse : le
Christ lui-même : « Il se peut que
quelqu’un pense que je fais
exclusivement allusion à un secteur
de personnes triées sur le volet. Ne
vous laissez pas leurrer par la
lâcheté ou la commodité. Ressentez,
en revanche, l’urgence divine d’être,
chacun de vous, un autre Christ, le
Christ lui-même ; autrement dit,
l’urgence de faire que votre conduite
soit cohérente avec les normes de la
foi. En effet, notre sainteté, celle à
laquelle nous devons prétendre, n’est
pas une sainteté au rabais,
inexistante. La première condition
qui nous est demandée — tout à fait
conforme à notre nature— est celle
d’aimer : la charité est le lien de la
perfection (72). Une charité que nous
devons pratiquer en accord avec les
commandements explicites du
Seigneur : tu aimeras le Seigneur ton
Dieu, de tout ton cœur, de toute ton
âme et de tout ton esprit (73), sans



rien garder pour nous. La sainteté est
ainsi faite » (74).

Par ailleurs, il dit très nettement : «
Maintenant, devant l’Enfant Jésus,
nous pouvons poursuivre notre
examen personnel : sommes-nous
prêts à ce que notre vie devienne un
modèle et un enseignement pour nos
égaux, nos frères les hommes ?
Sommes nous déterminés à être
d’autres Christs ? Il ne suffit pas d’en
parler. Toi — je m’adresse à chacun
de vous et je me pose aussi cette
question— toi, qui du fait d’être
chrétien est appelé à être un autre
Christ, mérites-tu que l’on dise de toi
que tu es là pour, —facere et docere
—, tout faire comme un fils de Dieu,
attentif à la volonté de son Père, afin
de pouvoir ainsi encourager d’autres
âmes à participer à ce que la
Rédemption a de bon, de noble, de
divin et d’humain ? Vis-tu de la vie
du Christ, dans ta vie ordinaire, au
cœur du monde ? « (75).



Et, tout comme précédemment, il
donne les raisons théologiques de
cette identification à Jésus :

«C’est dans la tragédie de la Passion
que notre propre vie est consumée

ainsi que toute l’histoire humaine. La
Semaine Sainte ne saurait être
réduite à un simple souvenir parce
qu’elle est la considération du
mystère de Jésus-Christ qui se
prolonge dans notre âme. Le chrétien
est tenu d’être alter Christus, ipse
Christus, un autre Christ, le Christ
lui-même. Par le Baptême, nous
avons tous été constitués prêtres de
notre propre existence, afin d’offrir
des victimes spirituelles qui soient
agréables à Dieu par Jésus-Christ
(76), pour réaliser chacune de nos
actions dans un esprit d’obéissance à
la volonté de Dieu, en perpétuant
ainsi la mission du Dieu-Homme
» (77).



Dans une autre homélie, il expose
cette même conviction et en donne
les mêmes raisons théologiques :
«Dans la vie spirituelle il n’y a pas de
nouvelle époque à envisager. Tout
est déjà donné en Christ qui est mort,
est ressuscité qui vit et demeure à
tout jamais. Mais il faut cependant
être uni à Lui par la foi, permettre
que sa vie se manifeste en nous, de
sorte que l’on puisse dire de chaque
chrétien qu’il n’est plus alter
Christus, mais ipse Christus, le Christ
lui-même ! » (78).

Il y a donc dans son enseignement
une expérience vécue enflammée de
la portée théologique et ascétique du
sacerdoce commun des fidèles qui
leur a été conféré par le sacrement
du baptême : « Embrasser la foi
chrétienne c’est s’engager à
poursuivre, parmi les créatures, la
mission de Jésus. Nous devons
chacun de nous être alter Christus,
ipse Christus, un autre Christ, le



Christ lui-même. C’est seulement
ainsi que nous pouvons nous
engager dans cette entreprise,
grande, immense, sans fin : sanctifier
de l’intérieur toutes les structures
temporelles, en y déposant le
ferment de la Rédemption » (79).

La lecture de saint Paul dont nous
avons parlé précédemment, l’a
certainement éclaire à tout jamais
pour qu’il veuille devenir un autre
Christ, le Christ lui-même : «Nous
devons tous être « ipse Christus » —
le Christ lui-même. C’est ce que saint
Paul nous demande au nom de Dieu :
‘induimini Dominum Iesum
Christum’’ (Rm 13, 14) — revêtez-
vous du Christ. — Chacun de nous —
toi ! — doit considérer de quelle
façon il met ce vêtement dont nous
parle l’Apôtre ; chacun,
personnellement, doit dialoguer avec
le Seigneur, sans interruption » (80).



Par ailleurs, il fait référence à la
Lettre aux Galates pour renforcer
son idée de l’union à Jésus-Christ:
“Les Rois Mages furent les prémices
des Gentils. Mais, la Rédemption une
fois consommée, il n’y a plus ni juif,
ni grec, ni esclave, ni homme libre, ni
homme, ni femme — il n’y plus
aucun type de différence— parce que
vous êtes un seul en Christ Jésus (3,
28) » (81).

Mais je ne tiens pas à faire ici un
recensement exhaustif des textes du
fondateur de l’Opus Dei sur ce sujet.
Ils sont nombreux (82). Notre objectif
n’était que d’illustrer le fond «
christologique » de l’identification au
Christ pour mieux comprendre la
devise « me cacher et disparaître ».

«VERE TU ES DEUS
ABSCONDITUS» (Is 45, 15)

À la fin de l’article du Catéchisme de
l’Église catholique sur la Révélation,
il y a trois numéros qui parlent du



Christ comme « Médiateur et
plénitude de la Révélation » et
considèrent abondamment que
Jésus-Christ, «Le Christ, le Fils de
Dieu fait homme, est la Parole
unique, parfaite et indépassable du
Père. En Lui Il dit tout, et il n’y aura
pas d’autre parole que celle-là » (83).

L’Église a toujours considéré que la
divine révélation surnaturelle est
contenue aussi bien dans les livres de
l’Ancien que dans ceux du Nouveau
Testament, puisque Dieu est le seul et
même auteur qui parle à travers les
auteurs de ses écrits. Mais, comme le
disait Saint Jean de la Croix, c’est
Jésus-Christ qui est la Parole de Dieu
par excellence. Il est le Fils, Parole
incarnée, la plus parfaite expression
divine dans la forme et le langage
humains. Il n’est pas étonnant que
Jésus-Christ, en tant qu’homme,
manifeste de façon sublime la
pensée, le vouloir, le « cœur » de
Dieu. Il y a une relation mystérieuse



entre les sentiments humains de
Jésus-Christ et les « sentiments » de
Dieu, pour le dire dans notre langage
terrestre, le seul dont nous
disposons. Ceci étant, l’humilité du
Christ-homme doit être un avant-
goût de « l’humilité » de Dieu. Nous
n’avons pas ici à exposer ce sujet
profond et délicat. Je veux seulement
considérer le fait que Dieu Tout-
Puissant « se cache » derrière les
œuvres impressionnantes de la
création. Le livre de la Sagesse a
exprimé de façon sublime comment
Dieu qui se révèle de façon naturelle
dans les œuvres créées ne fait
toutefois pas étalage de sa toute-
puissance mais la manifeste
discrètement à tous ceux qui veulent
lire, au moyen de leur raison, (84) le
livre de la création (85).

Or Dieu, si nous pouvons nous
permettre de parler ainsi, agit avec
une condescendance, une « humilité
» incompréhensibles pour nous. C’est



ainsi qu’il agit dans la création et
dans l’Incarnation du Verbe, de
même que dans la vie terrestre du
Fils de Dieu. Ceci dit, Notre Seigneur
Jésus-Christ vit une humilité
inénarrable dans la Très Sainte
Eucharistie (86). L’humilité avec
laquelle Jésus-Christ vécut sur terre
est cohérente avec « l’humilité »
divine.

C’est sans doute ce qui fait que le
prophète Isaïe s’écrie : Vere tu es
Deus absconditus (87).

Cette exclamation est une réflexion
prophétique, pleine d’admiration,
sur l’être de Dieu, insondable,
mystérieux pour l’intelligence
humaine. Elle a des applications
universelles, philosophiques et
théologiques d’une immense
profondeur que nous ne pouvons
évidemment pas développer ici. Ceci
dit, le texte d’Isaïe est bien dans le
cadre des circonstances historiques



(Sitz im Leben) où l’oracle d’Isaïe fut
d’abord prononcé : il annonçait
l’éléction de Cyrus, comme
instrument pour réaliser les desseins
de Dieu qui voulait sauver le peuple
élu, en captivité à Babylone. Tout le
passage d’Isaïe 44, 24-45, 25, baigne
dans la perspective universaliste qui
brise les vieux moules d’un
nationaliste excluant. Il s’agit d’un
discours poétique, porteur d’un
message d’encouragement aux
exiliés (88).

Dans Is 45, 8 le texte hébreu utilise
trois substantifs abstraits: sédeq,
yesa‘ y sedaqá. Le premier et le
troisième sont synonimes de
“justice”. Le second veut dire “salut”.
La Néovulgate les a ainsi traduits.
Cependant, la Vulgate en a fait des
noms propres : « juste, sauveur »
parce qu’elle y a vu une référence
plus directe au Messie. Elle a ainsi
produit un texte recueilli par la
liturgie divine : Rorate coeli desuper,



et nubes pluant iustum; aperiatur
terra et germinet Salvatorem, et
iustitia oriatur simul (89). Bien que le
Seigneur (Yhwh) soit “le Dieu caché”,
lui seul peut sauver. Aussi, tous les
peuples reconnaîtront sa
souveraineté universelle et iront
l’adorer à Sion. Le langage employé
au début à des résonnaces guerrières
(90) mais en réalité il s’agit d’une
libération de l’idolâtrie pour se
laisser captiver par la vérité du Dieu
caché qui est l’unique Dieu et
Sauveur véritable.

J’oserai dire que nous trouvons chez
saint Josémaria Escriva des
sentiments semblables à ceux que le
texte prophétique exprime, parce
qu’il en a pris connaissance quand il
a médité les deux Testaments : «
Pensez aux considérations de saint
Paul que nous avons lues à l’Épître :
Quelle profondeur dans la richesse,
la sagesse et la science de Dieu ! Ses
décisions sont insondables, ses



chemins sont impénétrables ! Qui a
connu la pensée du Seigneur ? Qui a
été son conseiller ? […] (91). À la
lumière des paroles de Dieu, que les
desseins humains sont petits
lorsqu’ils s’acharnent à changer ce
que Notre Seigneur a établi ! »(92).

Nous avons en effet, au n. 613 de
Chemin, un résumé de la citation d’Is

40, 14: «Pour être humble, toi, si vide
et si imbu de ta personne, il te suffit
de considérer ces mots d’Isaïe : tu es
« ‘’une goutte d’eau ou de rosée qui
tombe sur la terre et qu’on remarque
à peine’’ ». Saint Josémaria fait une
traduction libre probablement tirée
du texte de la Vulgate latine (93).

On trouve des exclamations
semblables à celles d’Is 45, 15 dans le
Psaume 89 (88), 47. « Combien de
temps, Seigneur, resteras-tu caché ? »
que le fondateur de l’Œuvre lisait
avec dévotion et qu’il méditait en
disant le Bréviaire Romain (94).



Nous trouvons des idées très liées à
celles-ci dans des passages très
différents de l’Écriture : du Ps 31 (30),
21-95 à Mt 6, 1-6 : « Gardez-vous de
pratiquer votre justice aux regards
des hommes pour être vus d'eux;
autrement, vous n'avez pas de
récompense auprès de votre Père qui
est dans les cieux » (96).

Pour récapituler, il me semble
évident de dire que la méditation
constante des passages de la Sainte
Écriture apprit à saint Josémaria à «
plonger en Dieu » à adopter
constamment la devise “me cacher et
disparaître”, mais sans du tout

abandonner sa sollicitude pour les
hommes, bien au contraire.
L’identification au Christ le conduisit
par la main à “aimer le monde
passionément”. C’est ainsi qu’il
intitule l’une de ses plus importantes
homélies dans laquelle il explique



certains des traits fondamentaux de
l’esprit de l’Opus Dei (97).

Notes

1. J. ESCRIVA DE BALAGUER, Chemin,
Valencia, 1ª edic., 1939, n. 590. À
partir d’ici je citerai cet ouvrage à
partir de Camino, Edición crítico-
histórica préparée par P. RODRÍGUEZ
(Ed. Rialp, Madrid 2002).

2. Cf. ibid., p. 714-715; il y a dans ces
pages différents écrits du Fondateur
de l’Oeuvre qui montrent que l’idée
d’être une fondation, une pierre de
taille, était très présente dans son
esprit et dans son cœur.

3. En effet, l’idée de “la pierre de
taille” est reprise dans le contexte de
l’ascétisme des “petites choses”. Cf.
Chemin n. 756,823.

4. Cette expression prend d’autres
tournures dans ses écrits. Lorsqu’il
médite le premier mystère du Saint



Rosaire, par exemple, il écrit : “ Tu es
dans ce foyer, ce qu’il te plaît d’être :
un ami, un petit valet, un curieux, un
voisin… — Moi, je n’ose rien être. Je
me cache derrière toi et, ébloui, je
contemple la scène » (J. Escriva de
Balaguer «, Saint Rosaire,
«L’Annonciation », je cite la 29ª éd.
espagnole [Ed. Rialp, Madrid 1986]).
Il faut considérer que Saint Rosaire
fut écrit en 1931. Par la suite, cette
devise intégra très vite la vie
intérieure de Saint Josémaria.

5. A. SASTRE, Tiempo de Caminar.
Semblanza de Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer

(Ed. Rialp, Madrid 41991), 292.

6. P. URBANO, El hombre de Villa
Tevere (Plaza & Janés, Barcelona
1995), 345-346.

7. Ibid., 346.

8. Ibid.



9. Congregation fondée par Luz
Rodríguez-Casanova.

10. Voir la note biographique sur
Mercedes Reyna O’Farril, dans
l’édition

critico-historique de Camino
préparée par P. Rodríguez, o.c, p. 348,
note 30.

11. Cf. l’édition critico-historique de
Camino, p. 915, note 9. Cf. aussi, ibid.,
pages 558-559, notes au n. 402 de
Chemin.

12. Dans l’édition critico-historique
de Camino, pages. 914-915 et notes y
compris, on peut apprécier l’amorce
d’un processus spirituel chez ce
jeune prêtre Escriva durant ces
années-là.

13. Chemin, n. 846

14. Ibid., n. 185. Parfois, souffrir sans
spectacle est qualifié de “sacrifice



caché et silencieux”. C’est aussi une
formule originelle de saint Josémaria
Escriva. On la trouve, par exemple,
au n. 172 de Quand le Christ passe : «
Une femme du peuple, fait un jour la
louange de Jésus et s’écrie :
Bienheureux le ventre qui t’a porté et
les seins qui t’ont nourri. Ce à quoi le
Seigneur répond : bienheureux
plutôt ceux qui écoutent la parole de
Dieu et la gardent, faisant ainsi
l’éloge de sa Mère, de son fiat sincère,
dévoué, réalisé jusqu’aux ultimes
conséquences, qu’Elle n’étala pas
devant la galerie, mais qu’Elle vécut
dans le sacrifice caché et silencieux
de chaque jour ».

(J. ESCRIVÁ DE BALAGUER, Quand le
Christ passe, que je cite dans sa
34ème éd. espagnole.

[Ed. Rialp, Madrid 1997]).

15. Chemin, n. 510.

16. Ibid., n. 649.



17. J. ESCRIVÁ DE BALAGUER, Forge,
n. 522; je cite la 9ème éd. espagnole
(Ed.

Rialp, Madrid 1996).

18. Ibid., n. 765.

19. Ibid., n. 784. Je me permets
d’ajouter une nouvelle citation de
Chemin: Fuis le spectacle! Que ta vie
soit connue de Dieu. En effet, la
sainteté est inaperçue bien que
remplie d’efficacité « (Ibid, n. 941).

20. Ces propos peuvent être une
référence : “Apprenons de cette
attitude de Jésus. Dans sa vie sur
terre, il n’a même pas voulu la gloire
qui lui revenait. En effet, ayant le
droit d’être traité comme Dieu, il a
pris la forme d’un serviteur, d’un
esclave (cf. Ph 2, 6-7). De ce fait, le
chrétien sait que toute la gloire est
pour Dieu et qu’il ne peut pas mettre
la grandeur sublime de l’Évangile au
service d’intérêts et d’ambitions



humaines « (Quand le Christ passe, n.
62). Cf. Chemin, n. 780-788.

21. Quand le Christ passe, n. 62. Cf.
Ibid., n. 286.

22. Ibid., n. 76. «Ce fut un échec, un
désastre, parce que tu as perdu notre
esprit. — Tu sais bien qu’avec des
visées surnaturelles, la fin (victoire ?
défaite ? bah !) n’a qu’un seul nom :
réussite » (Chemin, n. 406)

Le Jeudi Saint de l’année 1960, dans
une homélie, il parle de la liturgie de
la Sainte Messe : « Le Confiteor nous
met devant notre indignité, non pas
devant le souvenir abstrait de la
coulpe, mais face à la présence bien
concrète de nos péchés et de nos
fautes. Aussi répétons-nous : Kyrie
eleison, Christe eleison ; Seigneur,
prends pitié de nous ; Christ, prends
pitié de nous. Si le pardon dont nous
avons besoin était lié à nos mérites,
nous aurions alors une tristesse
amère à l’âme. Mais, par bonté



divine, le pardon vient de la
miséricorde de Dieu que nous
exaltons déjà — Gloria ! — car Toi
seul es Saint, Toi seul es Seigneur, Toi
seul es le Très Haut, Jésus-Christ,
avec le Saint-Esprit, dans la gloire de
Dieu le Père » (Quand le Christ passe,
n. 88).

23. J. ESCRIVÁ DE BALAGUER, Notes
intimes (non encore publiées), que je
cite d’après les références littérales
d’André VAZQUEZ DE PRADA, Le
Fondateur de l’Opus Dei vol. I (Ed.
Rialp, Madrid 1997), passim.

24. Cfr. A. VAZQUEZ DE PRADA, o. c.
p. 331. À ce propos, voici ce qu’en dit
Vazquez de Prada: “Cette expression
générique convenait à l’humilité du
fondateur, qui attendait que le
Seigneur lui donne un nom
approprié, le moment venu. En tout
état de cause, son idée là-dessus était
que ce nom devait répondre à deux
caractéristiques particulières :



D’abord, ne faire aucune référence à
sa personne, ne pas être rattaché à «
Escriva ». Et ensuite, ne pas
permettre de sobriquets dérivés pour
appeler ses membres qui étaient et
qui devaient toujours être des
chrétiens courants. La solution était
donc un nom abstrait à trouver ».

25. Il parle du père Valentín Sánchez
Ruiz S.J., qui était son directeur
spirituel à ce moment-là.

26. Cf. A. VAZQUEZ DE PRADA, o. c. p.
333.

27. Ibid., p. 334.

28. Cf. ibid., p. 332 et note 21 de la
même page; cf. aussi ibid., p. 333.

29. A. VAZQUEZ DE PRADA, o. c. p.
330-335 parle de l’adoption du nom
“Opus Dei” avec plus de détails et de
façon plus documentée. Cf. Aussi les
références faites dans ces pages-là.



30. X. ECHEVARRÍA, Memoria del
Beato Josemaría Escrivá (Ed. Rialp,
Madrid

2000), 301.

31. Chemin, n. 603. Cfr. también: «Ne
prenons pas les droits de la charge
pour ceux de la personne. Les
premiers ne sauraient être délaissés
» (Chemin, n. 407).

32. Ángel Herrera Oria, né 1886, fut
nommé président de l’Action
Catholique Nationale des
Propagandistes (ACN de P), promue
par le père Angel Ayale, s.j. En 1911,
il fut le directeur du quotidien «El
Debate». En 1931 il fonda le parti
politique «Acción Nacional» (qui
devint l’ «Acción Popular»). En 1933,
il quitta la direction «El

Debate» pour être le président de la
Junta Central de la Acción Católica
Española. En 1940, il fut ordonné
prêtre et en 1947, évêque. Créé



cardinal en 1965, il est décédé en
11968.

33. P. BERGLAR, Opus Dei. Vie et
oeuvre du fondateur Josémaria
Escriva de Balaguer (Ed. Rialp,
Madrid 51990), 257-258.

34. J. ECHEVARRÍA, o. c. p. 303.

35. Prononcée le 24 décembre 1963 et
publiée dans Quand le Christ passe,
n. 12-21.

36. Quand le Christ passe, n. 61-63.

37. Ibid., n. 31.

38. Ibid., n. 162.

39. Publiée dans Amis de Dieu, je cite
la la 23èm édition espagnole (Ed.
Rialp, Madrid

1997), voir surtout les n. 97, 102 y
103.



40. Dans Amis de Dieu, voir
spécialement n. 111 et 112.

41. Ibid., n. 31.

42. Ibid., n. 14.

43. Ph 2, 6-7.

44. Amis de Dieu, n. 111.

45. «Lorsque Saint Paul évoque ce
mystère, il chante aussi une hymne
joyeuse que nous pouvons
attentivement apprécier : Ayez dans
vos cœurs les mêmes sentiments que
le Christ avait dans le sien […] (Ph 2,
5-8)» (Amis de Dieu n. 97).

46. Ibid.

47. Quand le Christ passe, n. 61.

48. Amis de Dieu, n. 136.

49. Chemin, n. 509.

50. Lc 1, 48.



51. Amis de Dieu, n. 286.

52. Chemin, n. 499.

53. Ibid., n. 507.

54. Quand le Christ passe, n. 58.

55. Cf. G. ARANDA, La historia de
Cristo en la tierra, selon Ph 2, 6-11,
«Scripta

Theologica» 14 (1982) 219-236.

56. Amis de Dieu, n. 206.

57. Cf. F. OCÁRIZ-I. DE CELAYA, Vivir
como hijos de Dios. Estudios sobre el
Beato

Josemaría Escrivá (EUNSA, Pamplona
1993).

58. Quelqu’un trouva que “se faire
ipse Christus” était une expression
un peu osée. Il en fut presque
scandalisé, sans aucun motif. En
effet, il n’avait pas perçu la portée de



la bonne théologie enracinée dans la
puissance du sacrement du Baptême
chrétien, par lequel nous sommes
configurés à Jésus-Christ.

59. Mt 11, 29.

60. Amis de Dieu, n. 128.

61. Chemin, n. 66.

62. Ibid., n. 67. Cf. Ps 105 (104) 15.

63. Publiée dans Aimer l’Église, o.c.

64. SAINTE CATHERINE DE SIENNE,
Le Dialogue, ch.116; cf. Ps 105 (104)
15.

65. Prêtre pour l’éternité, dans Aimer
l’Église, o.c.

66. A. SASTRE, o. c. p. 299,
témoignage du père Miguel Guitard

Crosas.



67. Prêtre pour l’éternité, dans Aimer
l’Église aux Editions Le laurier.

68. Respectivement directeur et
rédacteur «L’Osservatore della
Domenica»; l’interview fut publiée le
19 mai 1968.

69. Paragraphe reproduit dans
Entretiens avec mgr Escriva de
Balaguer que je cite dans 15ème ed.
(Ed. Rialp, Madrid 1986), n. 59.

70. Sillon, n. 45, que je cite en sa
15ème éd. espagnole (Ed. Rialp,
Madrid 1996).

71. Quand le Christ passe n. 79.

72. Col 3, 14.

73. Mt 22, 37.

74. Amis de Dieu, n. 6.

75. Ibid., n. 21. C’est un paragraphe
de l’homélie Le triomphe du Christ



dans l’humilité, prêchée le 24
décembre 1963.

76. 1 P 2, 5.

77. Quand le Christ passe, n. 96.
Passage de l’homélie La mort du
Christ, vie du chrétien.

78. Ibid., n. 104. Tiré de l’homélie Le
Christ présent chez les chrétiens. Il
donne plus loin, dans cette homélie,
de nouvelles raisons théologico-
ascétiques : « C’est cet amour du
Christ là que chacun de nous doit
s’efforcer à réaliser dans sa propre
vie. Mais pour être ipse Christus il
faut se regarder en Lui. Il ne suffit
pas d’avoir une idée générale de
l’esprit de Jésus, il faut apprendre de
Lui des détails, des attitudes. Il faut
surtout contempler son passage sur
terre, ses traces pour en tirer la
lumière, la sérénité, la paix « (Quand
le Christ passe, n. 107).



79. Ibid., n. 183, tiré de l’homélie de
la solennité du Christ Roi. Dans
l’homélie de la solennité de
l’Ascension du Seigneur, en 1966, il
s’écrie : « Chacun de nous doit être
ipse Christus. Il est l’unique
médiateur entre Dieu et les hommes
(1Tm 2, 5) ; et nous nous unissons à
Lui pour offrir, avec Lui, toutes les
choses au Père. Notre vocation de fils
de Dieu, au cœur du monde,
demande que nous ne cherchions
pas seulement notre sainteté
personnelle, mais que nous foulions
les chemins de la terre, pour en faire
des raccourcis qui, en louvoyant les
obstacles, conduisent les âmes vers le
Seigneur, que nous prenions part, en
tant que citoyens courants, à toutes
les activités temporelles, pour être ce
levain (Mt 13, 33) qui doit informer
toute la pâte ( (cfr. 1 Co 5, 6)» (Quand
le Christ passe, n. 120). Cf. passim A.
ARANDA, «El bullir de la sangre de
Cristo». Estudios sobre el



cristocentrismo del Beato Josemaría
Escrivá (Ed. Rialp, Madrid 2000).

80. Forge, n. 74.

81. Quand le Christ passe n. 38.

82. Voir aussi ce qui s’y rapporte
dans: Quand le Christ passe, n. 11;
115; 121; 150; 185. Chemin, n. 687.
Forge, nn. 25; 450. Amis de Dieu, n. 6.
Sillon, n.166; 200.

83. Cf. Catéchisme de l’Église
catholique, n. 65. En se pliant à He 1,
1-2 et à la constitution Dei Verbum
du concile Vatican II — qui renvoie
aussi à Saint Jean de la Croix, Montée
du Carmel, 2, 22, 3-5— le Catéchisme
établit la continuité de la Révélation
divine dans les deux Testaments dont
la plénitude est la Parole Incarnée.

84. «Analogôs», «par analogie», dit
littéralement le texte sacré originel.



85. «En effet, à travers la grandeur et
la beauté des créatures/ on peut
contempler, par analogie, celui qui
les a engendrées » (Sg 13, 5).

86. «Humilité de Jésus, à Bethléem, à
Nazareth, au Calvaire. Mais
davantage d’humiliation et
d’anéantissement dans la Sainte
Hostie: plus qu’à la crèche et qu’à
Nazareth et que sur la Croix. —
Aussi, combien suis-je tenu d’aimer
la Messe ! (« Notre” Messe,
Jésus...» (Chemin, n. 533).

87. Is 45, 15.

88. Il est surprenant que Cyrus soit
appelé “l’oint”, titre réservé aux rois
de Juda. En effet, il s’agit d’un
étranger qui ne connaissait pas le
Dieu du peuple élu. Qui plus est, on
dit que la mission et les succès du
conquérant perse sont dûs à une
providence spéciale de Dieu qui l’a
désigné pour délivrer Israël de
l’oppression des autres peuples (Is



45, 1-5). Ce message a dû provoquer
la stupeur chez les auditeurs. Après
les siècles, il attire toujours notre
attention sur les desseins de Dieu qui
se sert parfois de situations
historiques qui peuvent nous
sembler paradoxales.

89. Les paroles d’ Is 45, 9-17 étaient
une correction pour ceux qui ne
voulaient pas réaliser leurs projets
de salut par le biais d’un étranger.
C’est à partir de cette circonstance
historique que l’on peut mieux
comprendre le sens de ce passage. Le
texte prophétique leur montre qu’ils
se trompent en rejetant les desseins
de Dieu Tout-Puissant. La
comparaison du potier et de l’argile
(cf. Is 45, 9) serait évoquée par saint
Paul 9, 20-21. Il actualise ainsi le
texte prophétique.

90. Il parle de s’emparer d’un butin
précieux et de vaincre des hommes
forts pour en faire des prisonniers.



91. Cf. Rm 11, 33-36: cf. aussi Ps 139
(138), 6.17-18; Jb 15, 8; Is 40,

13.28; 1 Co 2, 11.16; 8, 6; Col 1, 16-17.

92. La fin surnaturelle de l’Église,
homélie publiée dans Aimer l’Église,
o.c.

93. Le texte hébreu d’ Is 40, 14 dit:
«Les nations sont comme une goutte
d’eau qui tombe d’une vasque, / elles
pèsent comme un grain de poussière
dans les plateaux de la balance ; / les
îles ont le poids d’un petit grain de
poussière,».

94. Le texte de la Vulgate du
Bréviaire Romain que lisait saint
Josémaria était: «Usquequo, Domine,
avertis in finem?».

95. «Tu les caches au plus secret de ta
face, loin des intrigues des hommes.
Tu leur réserves un lieu sûr, loin des
langues méchantes.» (Ps 31 (30). Cfr.
Jr 13, 17.



96. Tout le texte de Mt 6, 1-6 est d’une
importance spéciale à ce propos.

97. Cette homélie fut prononcée sur
le campus de l’Université de Navarre,
le 8 octobre 1967 mais c’est toute la
vie et l’enseignement de saint
Josémaria qui suit ce tracé, sans s’en
écarter. Il faudrait citer l’ensemble
de ses écrits pour illustrer ce
message spirituel. Qu’il suffise,
comme un échantillon parmi des
milliers, de lire ce paragraphe de
Vers la sainteté, autre homélie
fondamentale : « D’abord une
jaculatoire et puis une autre et
encore une autre… jusqu’à ce que
cette ferveur-là semble insuffisante
parce que les mots sont plats et qu’on
se fraye un passage vers l’intimité
divine, en regardant Dieu sans répit
et sans fatigue […] Tandis que nous
réalisons avec la plus grande
perfection possible, avec nos erreurs
et nos limites, les tâches propres à
notre condition et à notre métier,



l’âme souhaite s’échapper. Elle va
vers Dieu, comme le fer attiré par la
force de l’aimant. L’on comence à
aimer Jésus, plus efficacement, dans
une douce émotion « (Amis de Dieu,
n. 296)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/se-cacher-et-
disparaitre-fondement-biblique/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/se-cacher-et-disparaitre-fondement-biblique/
https://opusdei.org/fr-ci/article/se-cacher-et-disparaitre-fondement-biblique/
https://opusdei.org/fr-ci/article/se-cacher-et-disparaitre-fondement-biblique/

	"Se cacher et disparaître”, fondement biblique

