
opusdei.org

Service et amour des
pauvres, au cœur du
message de Saint
Josémaria

« Les pauvres sont un
sacrement du Christ, ils
représentent sa personne et
nous renvoient à Lui ». Ces
propos du Pape François
résonnent profondément dans
les écrits de saint Josémaria qui
aimait à rappeler que l’Opus
Dei est né parmi les pauvres,
dans les hôpitaux et les
bidonvilles de Madrid. Nous
vous proposons cet article du
professeur Martin Schlag sur
“l’Amour des pauvres chez saint



Josémaria”, publié dans le
numéro 8 de la revue Studia et
Documenta, en guise
d'illustration.

20/09/2021

Il y a peu de sujets qui suscitent
autant de passion que celui de la
pauvreté socio-économique et la
misère matérielle où sont plongés
tant d’individus et de vastes secteurs
de la société.

L’indigence qui a engendré des
révolutions, des revendications, des
luttes de classe, est encore
aujourd’hui a l’origine d’importantes
convulsions sociales : le sens humain
de la justice se révolte contre la
distribution gravement inégale des
biens de la terre et le cœur chrétien,
imbu de l’esprit de justice et de
charité prêché et exemplairement



appliqué par Jésus de Nazareth, en
est encore plus interpelé.

La pauvreté considérée sous son
aspect ascétique et spirituel, en tant
que vertu individuelle et collective, a
aussi toujours suscité de pénibles
controverses au sein de la
communauté ecclésiale.

Il suffirait de s’en référer à la
question soulevée par les Ordres
Mendiants du XIIIème siècle et aux
divergences existant entre le courant
« spirituel » et celui de la majorité
des Franciscains.

Comment vivre la pauvreté ? Voilà la
question qui déclencha toutes ces
tensions. En quelle mesure est-il
nécessaire de se passer absolument
de tout pour vivre une pauvreté «
évangélique » et s’identifier ainsi au
Christ? Et en quelle mesure le
chrétien est-il obligé de faire
l’aumône aux pauvres ? Doit-il n’y
aller que de son superflu ? Ou bien



aussi de son nécessaire ? Et qu’est-ce
donc que le nécessaire?

Toutes ces questions ne sont pas
purement rhétoriques car elles
concernent la vie quotidienne du
chrétien, conscient que le Christ, au
Jugement Dernier, va le juger selon
ses œuvres empreintes d’amour et de
miséricorde.

Saint Josémaria a parlé des deux
aspects socio-économique et
ascétique-spirituel de la pauvreté. On
peut ainsi affirmer que le fondateur
de l’Opus Dei vivait et apprenait à
vivre une « option préférentielle,
mais non pas exclusive, pour les
pauvres », formule employée à la
Conférence de Medellin qu’il n’a
jamais employée du reste, étant
donné les abus et la confusion que ce
type d’expression créa dans le
domaine de la « théologie de la
libération » alors qu’il était encore en
vie.



Le défi méthodologique que doit
relever une étude de ce type est
propre à une réflexion historique
puisque la recherche sur un sujet qui
fait partie intégrante de la sensibilité
contemporaine concerne un auteur
qui en parle en se servant de mots
différents à ceux employés par les
autres.

On pourrait alors courir le risque de
faire dire à cet auteur ce qu’il ne dit
pas ou au contraire, de ne pas
découvrir la richesse de son propos
parce qu’il n’adopte pas une forme
extérieure déterminée.

L’amour christocentrique des
pauvres

De ce fait, l’orientation de notre
recherche vise à approfondir le
concept d’amour des pauvres dans
son sens socio-économique, c’est à
dire des pauvres en tant que groupe
social, différent de celui des



puissants et des propriétaires de
biens.

Aussi le thème du détachement ne
sera pas abordé ici. Toutefois, et nous
voilà dans le vif du sujet, on ne
saurait parler d’amour des pauvres
dans l’esprit de saint Josémaria sans
évoquer la vertu de la pauvreté (la
Sainte Pauvreté, parfois évoquée
avec des majuscules, cf. Forge [F] n.
46. En effet, la source de ces deux
vertus, l’amour des pauvres et la
pauvreté, est la même. Il s’agit du
désir du chrétien d’imiter le Christ
notre Seigneur pour devenir un seul
avec Jésus, notre modèle. Dans ce
sens, la source, le motif, la force qui
donne un élan à l’amour des pauvres
c’est l’amour du Christ. Cet amour du
Seigneur est en premier, puis vient
l’amour des pauvres. Certes, quand
on évoque « l’amour des pauvres »
on en parle dans le sens socio-
économique, en évoquant ces
personnes qui, dans notre société,



souffrent du manque de moyens
matériels et non pas les personnes
qui s’efforcent de vivre
individuellement dans le
détachement. Ceci étant, ces deux
aspects sont imbriqués l’un dans
l’autre : l’option préférentielle pour
les pauvres demande la pauvreté
intérieure de celui qui fait ce choix.
La générosité du don présuppose la
générosité et la liberté d’un cœur
détaché des biens et en mesure
d’aider les autres.

En choisissant l’unité de vie comme
point de départ pour l’amour des
pauvres, le christocentrisme de cette
attitude est mis en exergue puisque
voir toute la réalité avec les yeux de
Jésus entraîne forcément l’unité de
vie.

Dans une réflexion théologique sur
l’Opus Dei, José Luis Illanes, fait de
l’unité de vie son point de départ
pour une analyse de la responsabilité



sociale du chrétien selon l’esprit de
saint Josémaria.

C’est autour de ce trait
caractéristique de la nature d’un
fidèle chrétien au cœur du monde
que le fondateur de l’Opus Dei
organise les autres aspects de son
enseignement sur la sanctification de
la vie courante, y compris la vie
sociale et l’effort pour configurer la
société de façon juste.

D’après l’abbé Illanes, l’unité de vie,
telle que saint Josémaria en parlait,
est faite de trois éléments
simultanés.

1. L’existence ordinaire dans le
monde avec ce qu’elle entraîne
concernant les relations, les projets,
les rêves, les espoirs, les joies, les
obligations et les travaux, surtout
dans le domaine du travail
professionnel fait avec un esprit de
service. Tout cela est appelé



sécularité, indoles sæcularis,
caractère séculier.

2. Le fait de renvoyer toute cette
réalité à Dieu, Père et Créateur, qui,
au départ, a fait un monde bon et
digne d’amour.

3. Le sens de la mission apostolique
qui, issue des sacrements de
l’initiation chrétienne, illumine toute
notre existence, fait qu’elle devienne
une rencontre avec Dieu et lui
permet de le faire connaître par la
vie et la parole.

«Selon l’esprit de saint Josémaria,
l’unité de vie implique en somme
l’unité de l’aspect séculier et de
l’aspect ascétique et apostolique. Ces
trois dimensions n’en font plus
qu’une chez celui qui, en
approfondissant sa foi, reconnaît que
la vie courante et quotidienne peut et
doit être vécue en communion avec
Dieu et dans une attitude d’amour et



de service envers ceux qui
l’entourent ».

Tout cela revient à proclamer la
valeur théologale de l’existence
humaine et de tous ses instants. Dans
ce sens, la responsabilité sociale n’est
pas un rajout extérieur à la vie
chrétienne, mais fait partie de la
vocation chrétienne elle-même. « Le
chrétien n’est pas quelqu’un qui, en
plus d’être chrétien, a une
responsabilité sociale, mais
quelqu’un qui, se sachant chrétien,
reconnaît qu’il est dans le monde
pour y développer toutes les
implications de la foi, y compris les
sociales. En tout état de cause, la
responsabilité sociale est un élément
intégrant, une dimension
constitutive, de la mission des laïcs
qui demeurent en ce monde pour le
vivifier de l’intérieur.

Ce n’est qu’après avoir regardé le
Christ, « notre modèle », que saint



Josémaria parle du détachement
comme « d’une maîtrise » et évoque
ses différents aspects et ses
conséquences y compris le port
extérieur, élégant et attirant comme
celui du Christ et en même temps
radicalement détaché de tout (cf.
Amis de Dieu [AD], n. 122.

«Mon Dieu, je vois bien que je ne
t’accepterai pas comme mon Sauveur
si je ne reconnais pas en même
temps que tu es mon Modèle. —
Puisque tu as voulu être pauvre, fais-
moi aimer la Sainte Pauvreté. Je me
propose, avec ton aide, de vivre et de
mourir pauvre, quand bien même
j’aurais des millions à ma disposition
» (F, n. 46).

Saint Josémaria consacra sa vie à
ouvrir un chemin spirituel au coeur
du monde aux chrétiens laïcs et aux
prêtres séculiers, dans tous les
milieux sociaux. Cette mission de
fondation lui demanda, entre autres,



de concevoir différemment la façon
d’envisager la pauvreté, de la
distinguer de celle des religieux qui
n’est pas appropriée à la sécularité
des hommes ou des femmes au cœur
du monde, de la société et de leur
famille. La vertu de la pauvreté
engage tout chrétien baptisé. Ce qui
change c’est la façon de la vivre car
dans ce domaine, ses manifestations
extérieures ne sont pas
nécessairement les mêmes. Aussi
saint Josémaria précisa-t-il : « La
vraie pauvreté ne consiste pas à ne
rien avoir, mais à en être détaché : à
renoncer volontiers à la main mise
sur les choses. Aussi, y a-t-il des
pauvres qui sont réellement riches et
vice-versa ». (Chemin [C] 632.

Vivre la vertu de pauvreté, le
détachement des choses dont on se
sert, revient chez saint Josémaria à se
demander: “Par rapport à la
pauvreté et aux richesses, ai-je les
affects et les sentiments de Jésus-



Christ?” (F, n. 888). « Si nous sommes
près du Christ, que nous suivons ses
pas, nous devons aimer de tout cœur
la pauvreté, le détachement des
biens terrestres, les privations » (F. n.
997).

Si l’amour du détachement découle
du désir d’imiter le Christ et d’en être
très près, il en va de même aussi de
l’amour des pauvres. Imiter le Christ,
aimer sa sainte volonté c’est aimer
toutes les personnes en le retrouvant
chez elles, et très particulièrement
chez les malades, les enfants, les
pauvres et les démunis: “c’est
précisément parmi eux qu’Il est le
plus à l’aise” (Sillon [S], 228).

Pour être chrétien, on a besoin « d’un
regard propre et d’une volonté
déterminée pour agir comme Dieu le
veut », au-delà « des petits objectifs
du prestige ou de l’ambition » voire
même de ces « finalités qui peuvent
sembler plus ou moins nobles,



comme le sont la philanthropie ou la
compassion face au malheur
d’autrui : il s’agit donc de poursuivre
le but ultime et radical de l’amour
dont Jésus-Christ a fait preuve en
mourant pour nous » (Quand le
Christ passe,[QCP], n. 98). Être
chrétien signifie donc voir tout le
monde avec les yeux de Jésus.

Saint Josémaria est très clair là-
dessus. Il dénonce la fausseté de
toute spiritualité et de toute
religiosité repliées sur une « piété
personnelle » et étrangères aux
exigences de la justice sociale. « On
n’aime pas la justice si l’on n’aime
pas voir qu’elle se réalise autour de
soi, chez les autres. Et il n’est pas non
plus légitime de se replier dans une
religiosité confortable en oubliant les
nécessités des autres. Qui veut être
juste aux yeux de Dieu s’efforce aussi
de faire en sorte que justice soit
effectivement faite parmi les
hommes. Et ce, non seulement pour



la bonne raison de ne pas injurier le
nom de Dieu, mais parce que le fait
d’être chrétien demande de cultiver
toutes les instances nobles qu’il y a
dans l’humain. En paraphrasant un
texte bien connu de l’apôtre saint
Jean, on peut dire que celui qui
assure être juste envers Dieu et n’est
pas juste envers autrui, ment et qu’il
n’y a pas de vérité en lui” (QCP, 52).

« On comprend fort bien
l’impatience, l’angoisse, les désirs
inquiets de ceux dont l’âme
naturellement chrétienne ne peut se
résigner à l’injustice personnelle et
sociale dont le cœur de l’homme est
capable. Tant de siècles de
coexistence et tant de haine encore,
tant de destruction, tant de
fanatisme, accumulés dans le regard
de ceux qui ne veulent point voir et
dans le cœur de ceux qui ne veulent
point aimer.



Les biens de la terre répartis entre
un petit nombre; les biens de la
culture enfermés dans les cénacles.
Et dehors une faim de pain et de
savoir, et des vies humaines,
pourtant saintes, puisque venant de
Dieu, traitées comme de simples
objets, comme des chiffres de
statistiques. Je comprends et je
partage cette impatience qui me fait
lever les yeux vers le Christ, ce Christ
qui nous invite sans cesse à mettre
en pratique ce commandement
nouveau de l’amour. (QCP. 111).

La référence constante au Christ est
frappante dans ses citations lorsqu’il
s’agit de ces terribles injustices
humaines. Combattre pour la justice
sociale revient « à faire le bien sans
spectacle, à aider ceux qui sont dans
le besoin par pur amour, sans avoir à
claironner ce que l’on fait au service
des autres » (QCP, n. 69). Aimer toute
personne c’est « vénérer […] l’image
de Dieu qu’il y a en chaque homme,



en tâchant aussi de la lui faire
contempler, afin qu’il apprenne à
s’adresser au Christ (AD n. 230) La
charité qui doit loger dans le cœur
humain est à la mesure du cœur de
Jésus : « La charité envers son
prochain est une manifestation de
l’amour de Dieu. Aussi, en nous
efforçant d’améliorer cette vertu,
nous ne saurions nous fixer des
limites » (AD, n. 232).

Le contact personnel de saint
Josémaria avec la pauvreté

La grande évolution technologique
au cours du XX ème siècle a accéléré
la transition d’une économie statique
vers une autre en croissance
continuelle, née déjà au XIX ème
siècle avec la révolution industrielle.
1

Le Magistère de l’Église se penche
sur ces mouvements sociaux dans
ces documents concernant la
doctrine sociale. Dans l’encyclique 



Rerum novarum (1891) de Léon XIII
c’était la condition ouvrière qui était
évoquée. Dans le courant du XX ème
siècle de nouveaux thèmes s’y
ajoutent, spécialement la croissance
et la différence entre les pays
développés et ceux en voie de
développement et l’on assiste à une
perception sociale générale qui va de
l’optimisme attaché à « un progrès
technique et économique sans limite
», régnant entre 1950 et 1980, à la
préoccupation pour l’écologie et le
problème d’un manque éventuel de
ressources naturelles qui apparaît à
partir des années soixante-dix.

Il y a un vaste consensus sur le
besoin d’un développement intégral
ne se bornant pas à une pure
croissance quantitative.

La sensibilité des chrétiens
concernant les injustices sociales est
motivée par l’empressement de la
charité.



Une partie des événements évoqués
est postérieure à la mort de saint
Josémaria. D’autres, en revanche,
étaient connus de son vivant ou bien
commençaient à l’être.

Dans l’une de ses homélies, il avoue
avoir déjà entendu parler dans son
enfance de la « question sociale
» (AD, n. 170).

Par la suite, lorsqu’il étudiait la
Théologie à l’université de Saragosse,
il se pencha sur la Rerum novarum et
sur les lettres pastorales que des
évêques espagnols — le cardinal
Soldevila, archevêque de Saragosse,
entre autres — consacrèrent aux
problèmes du monde du travail.

C’est aussi à l’université civile de
Saragosse où il fit ses études de Droit
qu’il profita de l’enseignement de
professeurs représentants de la dite «
École sociale de Saragosse », noyau
représentatif à l’époque de la pensée 
socialo-chrétienne. Au fil de son



existence, il a fit face à des situations
pénibles où son cœur de prêtre fut
toujours attentif aux changements et
aux problèmes sociaux.

Adolescent, suite à la faillite de
l’affaire dont son père était gérant à
Barbastro, saint Josémaria a connu
les problèmes issus d’une ruine
financière qui ont obligé sa famille à
quitter leur ville natale et à
s’installer à Logroño, où ils ont vécu
très modestement.

La mort de son père, en 1924, fit que
cette famille, sa mère, sa sœur et son
frère, soit à sa charge alors qu’il
n’était qu’un tout jeune prêtre avec
des ressources très limitées. Installés
à Madrid, cette famille fut plongée
dans une pauvreté extrême.

Et ce fut alors que saint Josémaria se
dépensa au service épuisant des plus
pauvres parmi les pauvres, à Madrid,
qui, comme d’autres capitales
européennes, était en pleine



expansion. Cela attirait des
populations massives qui avaient du
mal à trouver du travail. Il passa de
longues heures à aller d’un endroit à
l’autre, dans les quartiers les plus
misérables, à s’occuper des
mourants, des malades incurables et
contagieux. Il leur administrait les
sacrements, il s’en occupait
matériellement et dans cette
abnégation à leur service, il les
entourait de sa tendresse et de sa
force. Il se vouait, corps et âme, aux
pauvres, il connaissait leurs
souffrances et il était bouleversé en
même temps par la force chrétienne
de beaucoup d’entre eux.

Il évoqua très souvent que l’Opus Dei
était né dans ces hôpitaux et parmi
ces pauvres de Madrid qui avaient
été précisément la force de l’Œuvre.
En parlant de tout cela, il soulignait
la valeur rédemptrice de la
souffrance et de la dignité de l’être



humain aussi dans son extrême
pauvreté.

Au début de son apostolat avec des
étudiants, toujours à Madrid, dans la
première moitié des années trente, il
institua une coutume, dite “visites
aux pauvres” qui deviendrait
universelle par la suite. Il s’agissait
d’inviter de jeunes étudiants,
normalement issus de milieux aisés,
à visiter des pauvres et des malades,
à les entourer, à leur rendre un
service concret et à leur montrer leur
affection pour les consoler en leur
solitude.

Ces visites-là étaient un vrai moyen
de formation pour ces jeunes qui
apprenaient ainsi à voir le Christ
chez les personnes dans le besoin et
à être conscients du sérieux de la vie.
C’est à « cette école » de la générosité
que les jeunes enregistraient dans
leur cœur que la charité ne tient pas
à une obole anonyme et froide, mais



à réaliser quels sont les soucis des
autres et à les prendre sur soi.

Il jetait ainsi les bases pour que ces
jeunes, à l’avenir, vivent de façon
responsable et généreuse, en aidant
les autres à s’élever, sans jamais les
humilier. Saint Josémaria tenait
beaucoup à cet aspect-là qui fut un
trait caractéristique de sa prédication
et de son enseignement : « La charité
chrétienne ne se limite pas à secourir
celui qui a besoin de ressources
financières. Elle vise avant tout à
respecter et à comprendre chaque
individu en tant que tel dans sa
dignité intrinsèque d’homme et de
fils du Créateur » (QCP, n. 72).

Il proclamait que la charité
authentique n’est ni officielle ni
coincée, qu’elle ne saurait être
assimilée à une bienfaisance plus ou
moins formaliste, à une aumône ou à
un service rendu, dépourvu d’âme.
Agir autrement— dit-il dans l’une de



ses homélies— est l’« aberration »
qu’une malade exprime en se
plaignant avec résignation : « Ici je
suis entourée de charité, mais ma
mère me soignait avec tendresse ».
L’amour issu du Cœur du Christ ne
saurait créer cette sorte de différence
» (AD, n. 229).

Une charité universelle qui
n’exclut personne

Toujours dans la même ligne, il y a
une autre caractéristique dans les
écrits de saint Josémaria sur l’amour
des pauvres. Il souligne fermement
le besoin de vivre la solidarité en
dehors de tout esprit de classe, sans
la moindre exclusive. Jésus-Christ est
venu sur terre pour apporter la paix
à tous : à tous, « non seulement aux
riches, ni seulement aux pauvres,
mais à tous les hommes, à tous les
frères ! En effet, nous sommes tous
frères en Jésus, fils de Dieu, frères du
Christ : sa Mère est notre Mère. Il n’y



a donc qu’une race sur terre, la race
des enfants de Dieu” (QCP, n. 13). Et
d’ajouter par ailleurs : « En tant que
chrétiens nous ne pouvons pas être
exclusivistes, ni séparer ou classer
les âmes. Beaucoup viendront de
l’Orient et de l’Occident ; dans le
cœur du Christ il y a une place pour
tous. Nous sommes encore éblouis
par la crèche où ses bras sont ceux
d’un Enfant, les mêmes qu’il étendra
sur la Croix pour attirer tous les
hommes à Lui » (QCP, n. 38).

Ces propos sont à l’opposé d’une
réduction de l’amour aux pauvres et
aux nécessiteux, d’un programme
politique de lutte de classe comme
c’était le cas dans les programmes de
la théologie de la libération
radicalisée. La sensibilité des
chrétiens envers les injustices
sociales est motivée par
l’empressement de la charité. Ceci
étant, elle ne doit pas conduire à des
solutions appelant à la violence.



La réponse de saint Josémaria à la
crise de la société contemporaine est
« la révolte de l’homme qui ne
consent pas à vivre comme une bête,
qui ne trouve son contentement et
son apaisement que lorsqu’il
fréquente et connaît le Créateur
» (AD, n. 38). Il s’agit de la révolte de
quelqu’un qui ne veut pas être sous
l’emprise de la “logique” de l’égoïsme
et de l’avarice, des sentiers battus qui
conduisent à écraser les droits des
autres. Il s’agit de la révolution
chrétienne qui tient à configurer la
société avec les principes de l’égalité
des enfants de Dieu, en réalisant « le
grand miracle de la fraternité » (QCP,
n. 157).

Deux siècles après la Révolution
française, nous devons encore
relever le défi de la découverte de la
fraternité, en tant que principe social
et ce n’est pas chose facile.



Certes, le bien commun de la société
est régi par la justice, mais, à la
longue, la justice sans le pardon et
sans la miséricorde, c’est-à-dire sans
la charité, n’est pas soutenable.

Saint Josémaria nous livre la clarté
de sa pensée à propos de cet aspect
de l’éthique sociale:

« Soyez persuadés que vous ne
pourrez jamais résoudre les grands
problèmes de l’humanité seulement
avec la justice. Lorsqu’on rend
justice tout court, on ne doit pas
s’étonner que les gens en soient
meurtris. La dignité de l’homme qui
est fils de Dieu, demande bien plus.
La charité qui adoucit tout, qui déifie
tout, doit l’intérioriser,
l’accompagner : Dieu est amour.
Nous devons toujours agir par cet
Amour de Dieu qui rend plus facile
d’aimer le prochain, qui purifie et
élève les amours d’ici-bas.



De la stricte justice à l’abondance de
la charité il y a tout un chemin à
parcourir. Peu nombreux sont ceux
qui persévèrent jusqu’au bout.
D’aucuns se contentent de
s’approcher du seuil : ils font
abstraction de la justice, se limitant à
un peu de bienfaisance, qu’ils
appellent charité, sans réaliser que
cela ne représente qu’une petite
partie de ce qu’ils sont tenus de faire.
Et ils se montrent aussi satisfaits
d’eux-mêmes que le pharisien qui
pensait avoir répondu aux exigences
de la loi parce qu’il jeûnait deux fois
par semaine et qu’il payait la dîme
sur tout ce qu’il possédait. » (AD, n.
172).

La réalité des injustices, des combats
et des violences, du cumul de mal
qu’il y a dans le monde, peut nous
faire penser que la fraternité n’est
qu’un bel idéal, en dehors de notre
portée.



Saint Josémaria nous apprend que la
fraternité est possible, tout en étant
un vrai miracle, c’est-à-dire une
réussite culturelle au-delà des forces
humaines. La mise en œuvre d’une
énergie altruiste est pour certains
une belle contribution de la religion
à la société séculière. C’est l’une des
raisons pour lesquelles la foi
chrétienne est reconnue comme
étant indispensable aussi pour un
monde politique considéré, à raison,
comme le résultat d’un processus de
sécularisation.

Percevoir les injustices, la pauvreté,
la misère, etc., « doit blesser le
chrétien au plus profond de son être
puisque ce n’est pas en vain qu’il est
disciple d’un maître, Jésus de
Nazareth, qui a montré du cœur, une
capacité de souffrir et de compatir à
la souffrance des autres ».

La foi chrétienne ne bâillonne pas le
rejet criant de l’injustice. Bien au



contraire, cette réaction sera d’autant
plus profonde que la contemplation
de la vie du Christ sera plus proche.
Ce fut le cas de Jésus, ce doit être
celui du chrétien. « La responsabilité
sociale est une dimension
intrinsèque de ce qui est humain et
par conséquent et plus radicalement
encore, de ce qui est chrétien ».

Un service centré sur le travail
professionnel

Conformément au charisme de la
sanctification du travail reçu en
fondant l’Opus Dei, saint Josémaria a
toujours attribué au travail, et plus
concrètement au travail
professionnel, une grande
importance “en tant que facteur
déterminant pour ce qui est de la
configuration et du développement
de la société humaine”.

Le travail n’est pas la seule mais
l’une des principales forces de



l’édification de la société en accord
avec la justice.

Un homme ou une société qui ne
réagirait pas face aux tribulations ou
aux injustices et qui ne s’efforcerait
pas de les soulager, ne seraient pas
un homme ou une société à la
mesure de l’amour du cœur du
Christ.

Saint Josémaria voit dans le travail
professionnel un moyen privilégié
pour mettre en œuvre l’amour des
pauvres. Il est une source de création
de nouveaux biens et donc de
progrès. Pour atteindre pleinement
cette valeur-la, il se doit d’être bien
fait, dans la maîtrise du domaine ou
du secteur où il est exercé,
conformément aux principes
éthiques et informé par un esprit de
service et de solidarité.

De ce fait, le travail a une valeur
sociale intrinsèque : d’où
l’importance des activités éducatives



et de formation qui permettent aux
personnes non seulement
d’améliorer leur statut mais de
contribuer à leur tour au
développement des autres. Les
pauvres, écrit saint Josémaria « ont
besoin du pain de la terre, qui les
fasse vivre, et aussi du pain du ciel
qui illumine et réchauffe leur cœur.
Grâce à votre travail personnel, aux
initiatives promues à partir de ce
travail, dans vos conversations, dans
vos relations, vous pouvez et vous
devez mettre en œuvre l’injonction
au travail que fait l’apôtre (cf. Ep4,
28) » (QCP, 49).

Dans ce cadre-là, face aux injustices
sociales, saint Josémaria souligne
tout autant la responsabilité des laïcs
que leur liberté. Il estimait qu’en tant
que prêtre, il ne devait pas être
l’arbitre ou suggérer des solutions
techniques concrètes : elles devaient
être le fait des fidèles laïcs, appelés à
humaniser et à sanctifier les réalités



terrestres de l’intérieur, à travers le
dialogue et le travail qualifié (cf. QCP,
n. 180 et 184).

Ceci dit, il encourageait très
fermement la responsabilité sociale
des chrétiens en encourageant
partout dans le monde une grande
variété d’initiatives pour la
promotion humaine et sociale : des
œuvres d’assistance sociale, de
promotion sociale ou rurale et de
formation d’entrepreneurs,
d’industriels, de volontaires.

« Un homme ou une société qui ne
réagirait pas face aux tribulations ou
aux injustices et qui ne s’efforcerait
pas de les soulager, ne serait pas un
homme ou une société à la mesure
de l’amour du cœur du Christ. Les
chrétiens, dans un pluralisme
logique, tout en jouissant de la plus
grande liberté dans leurs études et
dans la mise en œuvre des
différentes solutions, doivent se



retrouver dans leur identique désir
de servir l’humanité. Autrement leur
christianisme ne serait pas la Parole
et la Vie de Jésus : ce serait un
masque, un leurre face à Dieu et face
aux hommes » (QCP, n. 167).

Alvaro del Portillo résumait ainsi
l’esprit et l’enseignement de saint
Josémaria lorsqu’il en parlait à des
laïcs : « Dieu veut que vous soyez à
votre place. À partir de là, vous
pouvez réaliser, —vous êtes en train
de réaliser—, un travail colossal au
profit des pauvres et des indigents,
de ceux qui subissent l’ignorance, la
solitude et la souffrance, très souvent
à cause de l’injustice des hommes,
puisqu’en cherchant de toutes vos
forces la sainteté, en sanctifiant votre
travail professionnel et vos relations
sociales et familiales, vous
contribuez à informer la société
humaine de l’esprit chrétien » (Lettre
pastorale du 9 janvier 1993, n. 20).



Saint Josémaria a aussi une vision
originale de la gratuité, en lien avec
le travail professionnel et concernant
l’aide aux pauvres.

Grâce à une belle image, fruit de sa
riche vie intérieure, lorsqu’il parle
du travail et de l’esprit de saint
Joseph, il montre ses convictions
personnelles sur l’activité
professionnelle droitement ordonnée
dans sa dimension financière.

« Parfois, quand il s’agissait de
personnes plus pauvres que lui,
Joseph devait accepter qu’on le paie
avec quelque chose de peu de valeur,
donnant aux autres la satisfaction de
croire qu’ils l’avaient réglé.
Normalement Joseph devait
demander ce qui était raisonnable, ni
plus ni moins; il devait savoir exiger
ce qui, en justice, lui était dû, car être
fidèle à Dieu ne suppose pas
renoncer à des droits qui sont en
réalité des devoirs: Joseph devait



demander ce qui lui revenait, car
c’était du fruit de ce travail qu’il
nourrissait la famille que Dieu lui
avait confiée. (QCP, n. 52).

En faisant appel à la magnanimité,
saint Josémaria ajoute : « Un chrétien
ne saurait se contenter d’un travail
lui rapportant des gains suffisants
pour lui et les siens : son grand cœur
doit le pousser à donner un coup de
collier pour aider les autres, par
charité, ou par justice (…) ». Et de
nous demander : « À combien vous
revient-il d’être chrétiens, y compris
financièrement» (AD, n. 126).

Dans la ligne de la “pierre de touche”
du sacrifice financier, saint
Josémaria parlait de “cette charité
bien ordonnée ” qui est une preuve
de l’authenticité de l’amour des
pauvres.

Il disait ainsi que la charité touche en
premier les personnes avec
lesquelles l’on vit, non pas, bien



évidemment, pour s’enfermer dans
un cercle étroit, mais pour être
ouvert à tous, en saisissant les
obligations de l’amour. Je ne crois
pas « à l’intérêt que tu portes au
dernier pauvre du coin si tu
martyrises ceux de chez toi » (AD, n.
227).

Conclusion

«Un secret. —Un secret, à crier sur
les toits: ces crises mondiales sont
des crises de saints. Dieu veut une
poignée d’hommes « à lui » en
chaque activité humaine. — Et
ensuite ‘pax Christi in regno Christi’—
la paix du Christ dans le royaume du
Christ » (C, n. 301).

Ces propos de saint Josémaria
demandent de faire la différence
entre l’éthique individuelle et
l’éthique sociale mais aussi de les
rapprocher entre elles. Si elle est
authentique, la sainteté personnelle
réussit à configurer humainement et



chrétiennement la société, ainsi que
les coutumes, les lois, les structures,
la culture, en un mot. On se
leurrerait soi-même si on se disait
qu’un simple effort individualiste
c’est déjà la sainteté et que grâce à un
mécanisme invisible, cet effort de
recherche de la propre perfection
peut engendrer automatiquement le
bien commun.

Ce sont les hommes et les femmes
qui, en vivant l’esprit du Christ et en
étant présents dans toutes les
activités humaines vont contribuer à
changer les structures s’ils les
orientent vers le bien commun : la
paix, la liberté et la justice sociale.

Pour proposer la fraternité à tous les
êtres humains, tout d’abord aux
pauvres, il faut une motivation
dépassant la simple philanthropie. Il
faut l’amour du cœur de Jésus qui
veut réaliser « le miracle de la



fraternité » si tant est que les
hommes le laissent agir en eux.

Photo : soutien scolaire dans un
centre de l'Opus Dei à Mumbai
(Inde)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/saint-josemaria-
et-son-amour-des-pauvres/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/saint-josemaria-et-son-amour-des-pauvres/
https://opusdei.org/fr-ci/article/saint-josemaria-et-son-amour-des-pauvres/
https://opusdei.org/fr-ci/article/saint-josemaria-et-son-amour-des-pauvres/

	Service et amour des pauvres, au cœur du message de Saint Josémaria

