
opusdei.org

Saint Josémaria
Escriva, Maître de
pardon

Jaime Cardenas, Maître en
Conflictologie de l’université
Oberta de Catalunya, montre en
cette étude que les
enseignements sur le pardon
chez saint Josémaria Escriva de
Balaguer ont une actualité
indéniable : il faut redécouvrir
le pardon et apprendre à
aimer : aimer Dieu, et de ce fait,
aimer son prochain même
quand il vous offense.



04/07/2011

Voici une publication anticipée de
l’étude programmée pour le numéro
53 de Romana, bulletin officiel de la
Prélature de la Sainte-Croix et Opus
Dei.

Jaime Cardenas est Maître en
Conflictologie de l’université Oberta
de Catalunya. Il montre en cette
étude que les enseignements sur le
pardon chez saint Josémaria Escriva
de Balaguer ont une actualité
indéniable : il faut redécouvrir le
pardon et apprendre à aimer : aimer
Dieu, et de ce fait, aimer son
prochain même quand il vous
offense.

Pour le professeur Cardenas, savoir
ce qu’est le pardon demande d’avoir
fait l’expérience de son octroi et de
sa réception. Et c’est dans ce sens que

https://www.romana.fr/


les paroles de saint Josémaria sont
une orientation valable pour
redécouvrir la beauté du pardon et
apprendre à l’exercer : dans sa vie il
eut toujours des difficultés à
surmonter, il fut victime de
calomnies et de persécutions ; or sa
réponse fut toujours la même : 
pardonner, se taire, prier, travailler,
sourire.

Table des matières

1. Redécouvrir la nouveauté
libératrice du pardon

2. Le Grand Amour

3. Au coeur du message

4. L’homélie Le respect chrétien de la
personne et de sa liberté

5. Attitude face aux calomnies

6. Le pardon comme un style de vie et
la culture de la paix.

https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#1
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#1
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#2
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#2
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#3
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#4
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#4
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#4
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#4
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#5
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#6
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#6
https://opusdei.org/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon-opus-dei#6


1. Redécouvrir la nouveauté
libératrice du pardon

Le message du Christ sur le pardon,
révolutionnaire à son époque, l’est
toujours aujourd’hui.

Il suppose un changement de
paradigme par rapport à la loi du
Talion œil pour œil, dent pour dent
(1). Dans le message chrétien, les
relations humaines sont fondées sur
l’amour et le pardon, et étant donné
que l’amour de Dieu dont découle le
pardon n’a aucune mesure, n’admet
aucune limite, on en arrive à se poser
la question : comment dois-je
pardonner ? Comme Lui nous a
pardonnés, “Combien de fois dois-je
pardonner ? Jusqu’à sept fois ? -
Jusqu’à soixante-dix fois sept fois.
» (Mt 18, 21-22).

À qui dois-je pardonner? À tout le
monde car le précepte «tu aimeras
ton prochain » (Mc 12, 29-31) de Jésus
élargit le sens de ce terme et



concerne toute personne, ennemis
(Cf. Mt 5, 43-44) y compris, et toute
action offensive. On passe de la
vengeance retenue, à la « logique de
l’amour » (2), à l’acte positif d’aimer
l’offenseur.

La miséricorde et le pardon sont
préconisés dans la Discours sur la
Montagne (Mt 5, 3 et 11-12).

De fait, « cette demande est si
importante qu’elle est la seule sur
laquelle le Seigneur revient et qu’il
développe dans le sermon sur la
montagne » (3). Le Notre Père en fait
aussi la demande (4). C’est un aspect
central du noyau du message de
Jésus (5), scellé par le pardon de la
violence qu’on lui infligeait (Lc 23,
34), l’un de ses derniers actes sur
terre.

Nous devons pardonner parce que
Dieu nous a pardonné en premier.
Nous devons aimer « comme Il nous
a aimés. » (Jn 13, 34) « Le pardon de



Dieu devient aussi en nos coeurs une
source inépuisable de pardon dans
les relations entre nous » (6).

Nous devons nous pardonner,
comme Dieu nous a pardonnés du
haut de la Croix, d'un « Amour qui
aime jusqu’à l’extrême de l’amour
» (CÉC, n. 2843), en allant aussi
jusqu’au bout.

Le pardon fait partie de la
miséricorde divine et, comme le dit
saint Jean Chrysostome, « rien ne
nous fait davantage ressembler à
Dieu que le fait d’être toujours prêts
à pardonner » (7). Aussi, celui qui
pardonne reflète plus facilement
l’image de Dieu.

Pardonner c’est accorder un bien
après avoir reçu un mal. C’est une
façon intense de se donner qui élève
la personne elle-même. Le pardon ne
fait pas que les choses redeviennent 
comme avant, mais fait que la
relation personnelle soit renouvelée



et, dans un certain sens, purifiée et
plus profonde. De ce fait, la mort du
Christ sur la croix renouvelle et élève
les relations de Dieu avec les
hommes et celles des hommes entre
eux. Entre la croix et la résurrection,
il y eut le pardon. Toute offense
entraîne une agression et provoque
un mal qui peut en déclencher un
autre de retour. Et c’est précisément
ce mal-là que chacun doit s’efforcer
d’éviter. Le pardon empêche la
revanche, il apaise la sensibilité et
purifie la mémoire. Quant à celui qui
est pardonné, le pardon lui permet
de dépasser aussi bien l’offense
commise que la responsabilité
partagée du nouveau péché que la
personne offensée pourrait
commettre à son tour. La volonté de
pardonner et son acceptation font
émerger la vérité et la justice qui
sont « des préalables au pardon. » (8)
La voie pour la cicatrisation des
plaies est ainsi dégagée et la
réconciliation devient possible. Si



nous tenons à construire une société
vraiment humaine, le fait de
récupérer le pardon en sa nature
originelle en est l’un des moyens.

C’est un véritable défi car il y a des
cultures qui ne connaissent pas le
message du pardon et des sociétés
post-chrétiennes où le pardon s’est
estompé, a perdu ses traits essentiels
ou est considéré comme une
consolation superficielle de type
sentimental et religieux qui aide à
supporter l’offense subie. Par
ailleurs, pardonner peut s’avérer
difficile, voire impossible (9) à un
moment donné. Toutefois « aucune
communauté ne peut survivre sans
le pardon » (10).

Il semble aujourd’hui que deux mille
ans après la venue du Christ et de
même à ce qui se passa pour le
mariage, Dieu nous dit : « au
commencement il n’en fut pas ainsi
» (Mt 19, 8). En ce monde sillonné par



les conflits, l’être humain est capable
de se dépasser, sa dignité de fils de
Dieu lui demande de surmonter le
recours à la vengeance, au
ressentiment et à la haine. Le don de
soi concerne aussi le processus de
restauration des relations
lorsqu’elles ont été brisées ou
détériorées.

Ceci dit, à partir des années 90 du
siècle dernier, un nouvel intérêt pour
le pardon s’éveille, comme si on le
redécouvrait (11). L’ensemble des
séquelles des conflits armés, du
terrorisme, des violations de la
dignité de la personne et des droits
humains de ces dernières décennies
en est essentiellement la cause.

La violence a cessé souvent mais non
pas tous ses effets. En essayant de
refaire leur vie, les gouvernements,
les organismes internationaux, les
institutions, les communautés, etc.
ont voulu donner des réponses à



travers l’action des tribunaux, avec
des condamnations ou des
réparations financières. Or, on a vite
vu que pour atteindre des processus
de guérison, les réponses devaient
toucher vraiment le niveau le plus
profond de la personne, celui que
l’offense avait elle-même atteint. Or
on n’atteint pas cette couche la plus
intime de l’être seulement avec des
mesures centrées davantage sur
l’offenseur et sur l’ordre social de
l’État que sur l’offensé et qui sont en
plus très souvent insuffisantes parce
qu’elles concernent des offenses
irréparables.

La justice des tribunaux et les
réparations financières ne sont pas
du tout suffisantes même si elles sont
quand même nécessaires (12). Le
constat de cette insuffisance a
encouragé dernièrement les juristes
à procéder à une importante
évolution du droit à la réparation, au
niveau des droits de l’homme. Cette



évolution consiste, entre autres, à ce
que les réparations essaient de
répondre globalement aux
dommages en cause, financièrement
parlant, mais aussi à l’adoption
d’autres mesures de nature et de
portée différentes (13).

Dans ces nouveaux registres de droit,
on trouve les notions de
reconnaissance, de vérité, de
repentir, de transformation
personnelle, de dignité, de souvenir,
de guérison de la douleur, de
nécessité de libération de la faute ou
du désir de vengeance, de la haine,
etc., éléments qui, dépassant les
limites de la justice humaine,
conduisent au pardon, jusque-là
oublié, voire méprisé, vu sa
signification religieuse (14).

Le pardon s’invite par une voie
inattendue et sa “nouveauté
libératrice ” (15) et guérissante
provoque l’intérêt des institutions,



des universités et des chercheurs qui
l’abordent sous un point de vue
psychologique, anthropologique,
religieux, sociologique, pour
apporter leur approfondissement et
le proposer comme une solution non
seulement aux grands conflits mais
aussi comme une ressource à utiliser
dans nos relations quotidiennes (16).

“Demander pardon et offrir son
pardon est une voie profondément
digne de l’homme et parfois la seule
pour sortir de situations marquées
par des haines antiques et
violentes” (17).

C’est en partant de ces réalités et des
nouvelles perspectives présentes
dans nos sociétés, que nous
proposons ici la figure de saint
Josémaria, quelqu’un qui savait
pardonner. Il y a, sur le regard qu’il
jetait sur le pardon et sur la façon de
le vivre, des aspects très importants
qui vont servir de canevas à notre



étude. On y trouve, tout d’abord, une
charité vécue au degré héroïque.
Ensuite, le message de l’appel
universel à sainteté, surtout
l’enchaînement des notions de
mentalité laïque, de compréhension
et de pardon et leur répercussion
dans les relations individuelles et
sociales. Puis, les contradictions qu’il
eut à endurer toute sa vie durant,
essentiellement des calomnies et des
incompréhensions.

Nous allons nous arrêter ici à
considérer certains aspects de son
homélie “Le respect chrétien de la
personne et de sa liberté” (18) car
c’est le texte édité de saint Josémaria
qui développe le plus largement et de
façon générale, le problème des
incompréhensions et des injustices
humaines (19).

Par ailleurs, compte tenu de
quelques témoignages de personnes
l’ayant connu, nous analyserons les

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-7.htm


attitudes qu’il adoptait devant les
offenses.

Il fut plongé dans le contexte
historique, culturel et intellectuel du
XXème siècle, et se trouva au cœur
de la guerre civile espagnole. Nous
n’avons pas pour objet ici d’analyser
la période de ce conflit ni plus
généralement le contexte de sa vie au
XXème siècle, siècle de conflits armés
et de violence. Toutefois il faut dire
pour illustrer la cohérence de sa
charité, qu’il eut toujours la même
attitude de recherche du pardon et
de la réconciliation des personnes,
sans faire d’exceptions au
commandement de la charité, sous
prétexte de situations aussi
extraordinaires qu’elles fussent (20).

Nous achèverons notre étude par
une référence à la pratique du
pardon dans la société
contemporaine et à la culture de la
paix.



2. Le Grand Amour

a) Noyer le mal dans une
abondance de bien

Il faut chercher la racine la plus
profonde du pardon chez saint
Josémaria en son amour de Dieu. Il
avait intériorisé le double précepte
de la charité (Cf. Mt 22, 37-40).

Il aimait Dieu par-dessus toutes
choses et, de ce fait, il aimait tout le
monde de façon concrète et positive
(21).

En 1957, en parlant avec l’un de ses
fils spirituels, il évoquait ainsi le
double commandement et sa
cohérence interne : “ il me semble
que j’entends quelqu’un me dire :
aimer Dieu par-dessus toutes choses
c’est facile, mais aimer le prochain,
les amis et les ennemis, ça c’est très
difficile ! Si tu aimais vraiment Dieu
‘ex toto corde tuo, ex tota anima tua,
et ex tota fortitudine tua’, de tout ton



coeur, de tout ton esprit et de toutes
tes forces (Dt VI, 5), l’amour du
prochain que tu trouves difficile
serait alors la conséquence du Grand
Amour et tu ne te sentirais l’ennemi
de personne » (22).

Il était sensible à la façon dont Dieu
l’avait aimé et à la façon dont il avait
été pardonné toute sa vie durant.

Cela le poussait à la reconnaissance
et à l’identification au Christ pour 
aimer tout le monde en dépit de toute
autre considération, en renversant
les barrières, comme dans un
débordement d’amour.

Autour de lui, il créait un climat
d’amour des autres où chaque
personne était appréciée en tant que
fils de Dieu, en tant qu’être porteur
de ce noyau de dignité que même le
péché n’arrive pas à effacer. Il savait
mettre en valeur ce qu’il y avait de
mieux chez chacun. Il ne pratique
jamais l’acception des personnes



(23). Il était loin de se considérer le
détenteur d’un brevet d’innocence
qui lui permette légitimement de
regarder les autres par dessus
l’épaule.

Dans ce contexte-là, le pardon était
plutôt l’expression d’une
conséquence de la charité que d’un
devoir ajouté. Il avouait ainsi « je n’ai
pas eu besoin d’apprendre à
pardonner parce que le Seigneur m’a
appris à aimer » (24). Ces propos
soulignent que la charité est la
source du pardon et que le pardon
est une façon d’aimer, sans doute la
plus profonde mais qui peut être la
plus dure à mettre en pratique à un
moment donné.

Sa charité était telle qu’il n’avait pas
besoin de pardonner parce qu’en fait
il ne se sentait pas offensé. Il
percevait le mal que recèle l’offense,
mal dont il souffrait parce que c’était
un péché contre Dieu. Il ressentait ce



mal en tant qu’être humain, mais la
charité étouffait dès le départ la
rancune, la haine et la vengeance
(25). Il suivait le conseil de Saint Paul
« Ne te laisse pas emporter par le
mal, mais triomphe du mal par le
bien » (Rm 12, 21) qu’il paraphrasait
ainsi « il faut noyer le mal dans une
abondance de bien » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n.
72).

b) Le foyer que j’ai vu

Ce fut chez ses parents que Josémaria
vécut l’expérience du pardon
demandé et accordé. Ses parents,
don José et doña Dolorès avaient créé
un foyer chrétien où le pardon était
naturellement intégré dans les
rapports interpersonnels. Sa famille
fut pour lui et pour son frère et ses
sœurs, une école de pardon et de
miséricorde. Il y apprit à pardonner
pratiquement. Josémaria fut le
témoin du pardon accordé par ses

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/72


parents à de graves injustices. Un
pardon donné dans la normalité et la
discrétion. Ses parents évitaient aussi
de parler de faits injustes devant
leurs enfants pour empêcher qu’ils
ne manquent à la charité envers les
responsables (26).

Grâce à l’exemple de ses parents, il
fut empreint d’une charité dépassant
la justice, d’une ouverture de son
cœur aux besoins des plus
nécessiteux (27), il était prêt à
demander pardon et à pardonner,
toujours très discrètement. Il n’est
donc pas difficile, après tant
d’années, de trouver chez le pardon
de saint Josémaria l’écho de l’attitude
chrétienne de ses parents face aux
offenses.

c) Unité de vie

Intimement lié à la charité, on trouve
l’idée d’unité de vie, l’un des
concepts clé de sa doctrine
spirituelle : rappeler aux chrétiens



que l’amour de Dieu rend capable
d’unifier tous les aspects de
l’existence humaine. Il ne doit pas y
avoir de divorce entre la foi et
l’existence concrète (28).

Saint Josémaria disait que l’on court
le risque « d’avoir comme une
double vie : la vie intérieure de
relation à Dieu, d’un côté ; et de
l’autre, différente et séparée, la vie
familiale, professionnelle et sociale,
pleine de petites réalités terrestres
» (Saint Josémaria, Entretiens avec
mgr Escriva de Balaguer, n. 114).

Appliqué au pardon, cela veut dire
qu’il faut mettre en pratique, rendre
possible, ce que le Catéchisme
appelle « l’unité du pardon » (CÉC, n.
2842), “car l’amour, comme le Corps
du Christ, est indivisible; nous ne
pouvons pas aimer Dieu que nous ne
voyons pas, si nous n’aimons pas le
frère ou la soeur que nous
voyons.” (CÉC, n. 2840).

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/114
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/114


Le Notre Père montre que le pardon
est cohérent dans la relation la plus
importante : celle de la personne
avec Dieu. C’est de cette cohérence
que dépend le reste de nos relations.

Il y a beaucoup de conséquences à
l’unité de vie appliquée au pardon.
Nous allons évoquer celles qui nous
semblent les plus importantes chez
saint Josémaria. La première est qu’il
pardonnait à tout le monde et qu’il
atteignait la forme la plus héroïque
de cette exigence lorsqu’il
pardonnait aussi à ses ennemis. Le
pardon des ennemis est spécialement
dur vu sa charge émotionnelle et le
manque de supports humains vous
permettant de l’accorder. Il est
essentiellement fondé sur la charité.
Saint Josémaria vivait le
commandement de l’amour au-delà
du pardon, pour ainsi dire, puisqu’il
répétait qu’il n’avait pas d’ennemis,
qu’il ne se sentait l’ennemi de
personne. Dans sa façon de



pardonner il y a une volonté, non
seulement de dépasser la réaction
négative devant l’offense, mais
d’atteindre le cœur de l’offenseur et
de le convertir (29).

Stricto sensu, il ne pensait pas que
ceux qui l’attaquaient concrètement
étaient ses ennemis (30).

Et dans un sens plus large et plus
proche de la vie courante, il
considérait encore moins comme des
ennemis ceux qui s’écartaient de lui
par leur façon de penser, par leurs
croyances, leur agissement
personnel, leurs opinions politiques
ou sociales, leur genre de vie, etc.

Ces circonstances-là peuvent faire
fréquemment l’objet de distances,
voire de ruptures entre les gens, dans
les familles et dans la société. Et c’est
à ce niveau-là que l’on peut avoir
plus d’ennemis qu’il ne semble à
première vue. On peut classer gens
dans le domaine de l’indifférence ou



du mépris quand, à bon escient ou à
notre insu, nous discriminons des
personnes ou des groupes de
personnes qui n’évoluent plus dans
notre paysage.

Toujours dans le cadre de l’unité de
vie, saint Josémaria avait aussi
adopté l’attitude de demander
pardon et de rectifier s’il avait
offensé quelqu’un. Mgr Alvaro del
Portillo, son plus étroit collaborateur
pendant presque quarante ans, disait
que « lorsqu’il se trompait, il
rectifiait immédiatement et le cas
échéant, il demandait pardon. […] La
promptitude avec laquelle il rectifiait
était frappante : et il n’hésitait pas à
le faire publiquement si besoin.
C’était une caractéristique saillante
de son comportement et il souhaitait
que les autres aient aussi la joie de
rectifier » (31).

Il ne se cachait pas derrière son
autorité de fondateur pour ne pas



demander pardon. Qui plus est, il se
disait que de ce fait il était encore
plus tenu de le faire. Cohérent avec
son message de sainteté dans
l’ordinaire, il demandait aussi
pardon pour de petites offenses, des
erreurs, des malentendus dans son
travail de gouvernement. En effet, il
a dû travailler avec beaucoup de
personnes et faire des choix
concernant la formation et le
développement de l’Opus Dei.

Le fait que saint Josémaria ait
demandé aux fidèles de l’Oeuvre et
aux personnes qui s’en approchaient,
de vivre ce qu’il tâchait de vivre lui
aussi est une autre dimension de
l’unité de vie. Il ne rabaissait pas le
niveau du message : tous devaient
apprendre à pardonner et à
demander pardon, à le faire
effectivement par amour de Dieu
(32).

https://www.fr.josemariaescriva.info/article/l92-opus-dei


Dans l’unité du pardon ainsi vécue,
on perçoit la relation étroite qu’il y a
entre le fait d’être pardonnés et la
croissance de notre disposition à
pardonner. Celui qui est pardonné
est davantage prêt à le faire. Si c’est
Dieu qui pardonne, cette disposition
s’intensifie dans notre besoin de
l’aimer davantage. De même, quand
nous pardonnons aux autres, nous
percevons plus clairement que nous
avons besoin d’être pardonnés nous
aussi. Dans ce cas-là, c’est la
connaissance que nous avons de
nous qui grandit.

C’est ce que l’on pourrait appeler le
jeu de l’unité du pardon qui nous
pousse à faire le bien tous azimuts
dans nos relations avec autrui. Qui
pardonne toujours fait
qu’intérieurement grandisse une
disposition habituelle à pardonner, il
se connaît lui-même, il gère mieux sa
propre faiblesse et apprend à
comprendre celle des autres.



Le pardon est le domaine où l’on
perçoit le mieux la faille de l’unité de
vie chez les chrétiens. L’absence du
pardon, ou un pardon teinté
d’acception de personnes, est un
signe de paganisation, de manque
d’amour de Dieu, un thermomètre de
la faiblesse de la vie chrétienne. De
ce fait, aujourd’hui sans doute plus
qu’hier, pour montrer le véritable
visage de Dieu, il faut noter la grande
force évangélisatrice des
témoignages de pardon.

d) Prêtre de Jésus-Christ

La condition sacerdotale de saint
Josémaria est aussi un fait
déterminant pour percevoir la
profondeur de son enseignement et
de son exemple personnel
concernant la centralité de la charité
et du pardon dans la vie chrétienne.
Nous allons évoquer deux faits parmi
tant d’autres pouvant être analysés.
Le premier est bien formulé dans



l’une de ses homélies : « Quelle est
l’identité du prêtre ? Celle du Christ
» (Saint Josémaria, homélie, Prêtre
pour l’éternité dans Aimer l’Église).

Et c’est dans son identification au
Christ, que le prêtre qui a été
ordonné au service de tous, doit
savoir ouvrir ses bras à toute
l’humanité, en aimant, en
comprenant, en pardonnant.

« Ni à droite, ni à gauche, ni au
centre. Moi, en tant que prêtre, je
tâche d’être avec le Christ qui sur sa
croix ouvrit les deux bras et non pas
un seul : je prends librement dans
chaque groupe ce qui me convainc et
de fait j’ai un cœur et des bras
accueillants pour toute l’humanité
» (Saint Josémaria, Entretiens, n. 44).

Cultiver et faire grandir cette
identification au Christ en son âme
sacerdotale est la source et la raison
ultime de son amour des autres et du
fait que tous ceux qui s’approchaient

https://fr.escrivaworks.org/book/aimer_le_eglise-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/aimer_le_eglise-chapitre-3.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/44


de lui trouvaient l’accueil
miséricordieux et la force dont ils
avaient besoin.

Le deuxième fait est son amour du
sacrement de réconciliation. Il aimait
l’administrer et le recevoir. Mgr del
Portillo a écrit là-dessus : « Il eut une
authentique passion pour le
sacrement de pénitence […] et il fit
de ce sacrement le sujet incessant de
sa prédication. » (33)

Il confessa des milliers de personnes
tout au long de sa vie et reçut lui-
même ce sacrement toutes les
semaines. Il insistait sur le fait que
les prêtres devraient fréquemment
se confesser et vouer du temps à
l’administration du sacrement du
pardon.

Le prêtre, dans sa confession,
demande pardon à Dieu pour ses
péchés et il pardonne, au nom du
Christ, les péchés des hommes quand
il administre le sacrement du



pardon. Il demande pardon aux
autres s’il a offensé le prochain et
accorde son pardon s’il a été lui-
même offensé. Le prêtre est un
homme au pardon assidu et celui qui
touche de plus près aussi bien la
miséricorde de Dieu que la faiblesse
humaine. Cette proximité façonne
l’âme et le cœur du prêtre en le
configurant au « Dieu qui pardonne
» (34).

Pour conclure, nous pouvons dire
que saint Josémaria percevait ce qu’il
vécut toujours, à savoir que l’identité
du ministère sacerdotal est fondée
sur deux caractéristiques : l’amour
de la messe et du sacrement du
pardon. Le Christ est cloué sur une
croix et de là, comme un fruit de son
sacrifice, il pardonne. À la messe, le
prêtre s’identifie au Christ qui a les
deux bras ouverts à toute l’humanité
et lorsqu’il administre le pardon, il
s’identifie au Christ qui pardonne du
haut de la Croix.



3. Au centre du message
fondationnel

a) Un message d’amour et de paix

Le message fondationnel de l’Opus
Dei est le lieu où l’on peut trouver les
traits les plus accentués sur le
pardon et la compréhension. Ces
paroles illustrent bien cela : «
L’Œuvre de Dieu est née pour
répandre partout dans le monde le
message d’amour et de paix que le
Seigneur nous a légué ; pour inviter
tous les hommes au respect des
droits de la personne. […] Je vois
l’Œuvre projetée dans les siècles, […]
à défendre la paix du Christ afin que
tout le monde la possède » (35).

Lorsqu’il développe les différents
aspects du message, il souligne, dans
ses écrits et dans sa prédication, les
concepts de la dignité et de l’égalité
de tout être humain, la paix, la
réconciliation, du pardon, de la
compréhension, de la convivialité, de

https://www.fr.josemariaescriva.info/section/opus-dei
https://www.fr.josemariaescriva.info/section/opus-dei


l’amour de la liberté, de la liberté des
consciences, du rejet de la violence
pour vaincre et pour convaincre, etc.

Dans l’homélie qu’il prononça en
1967 sur le campus de l’Université de
Navarre, saint Josémaria fait
référence à ces aspects-là et apporte
des clés de lecture : « Et cette
mentalité laïque chrétienne vous
permettra de fuir toute intolérance,
tout fanatisme, je vais le dire de
façon positive, vous fera vivre en
paix avec tous vos concitoyens et à
cultiver aussi la convivialité à tous
les niveaux de la vie sociale. Je sais
que je n’ai pas besoin de rappeler ce
que tout au long de tant d’années j’ai
toujours répété. Cette doctrine de
liberté citoyenne, de convivialité et
de compréhension, est une partie
très principale du message que
l’Opus Dei diffuse » (Saint Josémaria,
Homélie Aimer le monde
passionnément dans Entretiens, n.
117-118).

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm


Il ne s’agit donc pas d’une idée de
paix et de compréhension générale,
un vœu pieux, mais elle est portée
par le fondement de la filiation
divine et elle s’articule autour de la
mentalité laïque. Elle indique aussi
que la convivialité et la
compréhension sont une partie très
principale du message.

b) Mentalité laïque et rejet du
fanatisme

On voit bien dans le texte cité que
saint Josémaria rattache la mentalité
laïque (c'est-à-dire la mentalité du
chrétien courant qui suit le Christ au
cœur des activités ordinaires) à la
liberté, la convivialité et le rejet du
fanatisme. L’intolérance est un
phénomène dont nous pâtissons
aussi aujourd’hui et dont l’influence
pèse sur le terrain politique, la
culture, la pensée, la religion, etc.
Elle engendre l’exclusion et sème la



violence en étouffant la liberté, en
endommageant la coexistence.

Saint Josémaria synthétisait la
mentalité laïque en soulignant trois
de ses conclusions qui sont le cadre
de l’agir chrétien dans la vie civile.
Cet état d’esprit nous conduit :

« à être suffisamment honnêtes pour
assumer notre propre responsabilité
personnelle ;

à être suffisamment chrétiens pour
respecter nos frères dans la foi
quand ils proposent — dans le
domaine des opinions personnelles
discutables— des solutions
différentes à celles que chacun de
nous préconise ;

et à être suffisamment catholiques
pour ne pas se servir de notre Mère
l’Église en la mêlant à des factions
humaines » (Saint Josémaria Homélie
Aimer le monde passionnément).

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm


La mentalité laïque, enracinée dans
la liberté personnelle et celle d’autrui
et dans la responsabilité, conduit à
un compromis de coexistence et de
compréhension qui s’appuie
précisément sur nos propres
convictions. La coexistence se tisse
lorsque l’on vit ensemble avec des
convictions différentes et non pas en
faisant que tous aient les mêmes avis
ou que personne n’en ait aucun.

La mentalité laïque cultive ainsi une
culture plus pacifique qui tend à
éviter les conflits non pas parce
qu’elle les ignore ou qu’elle pense
que la vérité n’existe pas, mais par la
façon dont les différences sont
perçues (36).

La mentalité laïque se projette dans
toute sa splendeur à la lumière de 
l’appel universel à la sainteté,
message principal diffusé par saint
Josémaria à travers l’Opus Dei qui
implique la dignité de toute personne



créée à l’image de Dieu. Le chrétien,
conscient de cette dignité-là, est
ouvert à toutes les personnes sans
faire de discriminations. Par ailleurs,
cet appel se produit au cœur du
monde, là où les changements ont
lieu, provoqués par tous, chrétiens
ou non chrétiens, pour faire bouger
l’histoire. C’est le lieu où naissent les
conflits et là où il faut les résoudre
(37).

Dans la perspective de cette charité
vécue avec cohérence, il sera plus
difficile que le chrétien tombe dans
le fanatisme vis-à-vis de ses
concitoyens, ses frères dans la foi ou
pas.

«Rien n'est plus éloigné de la foi
chrétienne que le fanatisme, qui
apparaît dans les étranges unions,
sous quelque bannière que ce soit, du
profane et du spirituel.» (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n.
74).

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/74


À l’horizon de la nouvelle
évangélisation, la mentalité laïque se
gardera de regarder le monde
comme étranger à la foi, avec une
mentalité de gens triés sur le volet
(Saint Josémaria, Entretiens, n. 119)
qui essaieraient de le transformer de
l’extérieur (Cf. Saint Josémaria, 
Entretiens, n. 113).

Le cas échéant, si les chrétiens
adoptaient cette posture erronée,
celle-ci déterminerait leur type de
rapport au monde.

Rejeter le fanatisme veut dire aussi
qu’il est illégitime de répondre au
fanatisme par le fanatisme. Essayer
de dépasser un mal avec un autre
mal signifie que l’on donne une
continuité au cycle de la vengeance
et de l’agression. La vengeance n’est
pas une véritable solution au
problème. On triomphe du mal avec
le bien, du mensonge avec la vérité.
La diffusion de la vérité doit être

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/119
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/113


entourée de charité. Ceci dit, la
mentalité laïque est tout le contraire
de la passivité ou de l’inhibition : elle
encourage à exercer les droits
personnels et à accomplir des
devoirs civiques, à s’engager pour la
vérité, à pratiquer la foi dans la vie
privée et publique, à tâcher de
transformer la société.

La compénétration de la vérité et de
la charité est forcément mise à
l’épreuve dans le contraste inévitable
entre l’action du chrétien dans le
monde et une société paganisée. Et
c’est précisément là, dans l’action
quotidienne, où le chrétien prend
conscience de l’importance du son
rôle évangélisateur, puisque c’est lui
qui, en agissant librement et en
assumant sa responsabilité, doit
concilier la vérité et la charité dans
les cas concrets.

4. L’homélie Le respect chrétien de
la personne et de sa liberté



a) Plan et lignes de force

L’homélie Le respect chrétien de la
personne et de sa liberté, datée du 15
mars 1961, se trouve dans le recueil 
Quand le Christ passe, dernier des
ouvrages de saint Josémaria publiés
en vie, en 1973.

C’est une méditation sur la charité
chrétienne, la compréhension et le
pardon qui comprend aussi une
réflexion sur des faits précis ayant
laissé dans sa vie intérieure une
trace, mûrie grâce à la charité et à
son sens de la liberté et de la justice.
Il s’agit d’un texte sapientiel.

Le sujet central n’est pas tant
l’analyse des exigences pratiques de
la charité envers les autres, que la
méditation sur le double précepte de
la charité. Le précepte « tu aimeras
Dieu » est comme le fil conducteur
implicite du discours. Ceci étant, « tu
aimeras ton prochain » est
explicitement développé, ainsi que

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe.htm


les conséquences découlant de
l’absence de la vertu de charité dans
les relations personnelles et sociales.

Le fil conducteur est l’identification
du chrétien au Christ dans l’exercice
de la charité.

“Par conséquent, la charité du Christ
n’est pas seulement un bon
sentiment vis-à-vis du prochain [...].
La charité, infusé par Dieu dans
l’âme, transforme de l’intérieur
l’intelligence et la volonté : elle est le
fondement surnaturel de l’amitié et
de la joie de faire le bien » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n.
71). Saint Josémaria avait trouvé une
expression pour cette transformation
progressive. Il parlait de “la bonne
divinisation” (38) (le bon
endieusement). La nature de cette
transformation tient à nous rendre
capables de vaincre le mal avec le
bien.

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/71


L’origine de cette homélie semble se
fonder sur les incompréhensions
endurées et ancrées sur « la fausse
idée de croire que le public […] a le
droit de connaître et d’interpréter les
détails les plus intimes de l’existence
des autres » (Saint Josémaria, Quand
le Christ passe, n. 70).

Les agressions à ces victimes qui “ont
été fréquemment et pendant de
longues années la cible des exercices
de tir des médisances, des
diffamations et des calomnies
» (Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 68), découlent d’un désir
malsain inassouvi ou bien de
l’interprétation tordue de la conduite
d’autrui.

Dans ce contexte-là, saint Josémaria
fait allusion à son expérience
personnelle dans la diffusion du
message de l’Opus Dei. La plupart
des gens le comprenaient et d’autres,
respectaient le fondateur et ses

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/70
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/70
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/68
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/68
https://www.fr.josemariaescriva.info/section/opus-dei


apostolats, même s’ils ne partageaint
pas sa façon apostolique de faire. «
Toutefois, il y a toujours une
minorité sectaire qui ne comprenant
pas ce que moi-même et tant d’autres
aimons tant, aimerait que nous leur
expliquions tout en accord avec sa
mentalité qui est exclusivement
politique et étrangère au fait
surnaturel, attentive seulement à
l’équilibre des intérêts et des
pressions des lobbies. S’ils n’ont pas
une explication de ce style, erronée
mais à leur guise, ils continuent de
penser au mensonge, aux choses
occultes, aux projets sinistres » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n.
70).

Les calomnies couvaient sous deux
feux. Le premier était le manque de
compréhension de la nouveauté de
l’appel universel à la sainteté au
cœur du monde (39) et une certaine
jalousie face au travail apostolique
déployé par le fondateur.

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/70


À partir de cette jalousie et de ce
manque de compréhension du
phénomène apostolique, certains se
livraient à attaquer l’Oeuvre ou la
personne du fondateur, en pensant
que s’ils minaient sa réputation, sa
fondation en souffrirait aussi (40).

Le deuxième prenait l’Opus Dei pour
un nouveau groupe politique ou de
pression et attribuait faussement à
l’Œuvre l’action professionnelle,
politique, etc, libre et individuelle de
ses membres (41).

Concernant ces sujets, saint
Josémaria expose son idée de la
liberté chrétienne, du droit à
l’intimité personnelle et des
agressions dont ils peuvent être
l’objet. La calomnie implique la
négation de la liberté et elle lèse
fréquemment le droit à l’intimité. À
la fin de son texte, il reprend le fil
conducteur, à savoir la charité. S’il y
a l’amour de Dieu, il y a aussi



l’amour du prochain et le respect de
la personne. La transformation de
l’intelligence et de la volonté ouvrent
nos yeux pour que nous voyons que «
la charité chrétienne ne se limite pas
à secourir celui qui a besoin de biens
économiques ; elle vise, avant tout, à
respecter et à comprendre chaque
individu en tant que tel, dans sa
dignité intrinsèque d’homme et de
fils du Créateur » (Saint Josémaria, 
Quand le Christ passe, n. 72.).

b) La liberté, le droit à l’intimité, à
être soi-même

L’un des grands messages de saint
Josémaria est l’appel à la liberté (42),
la revendication de la liberté des
enfants de Dieu. Ce saint répète que
Dieu a créé l’être humain digne, libre
et responsable. La liberté dans la
société engendre le pluralisme qui
est une source de richesse (43) mais
peut être aussi une source de conflits
s’il y a atteinte à la liberté où si la

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/72


justice et la charité font défaut.
Celles-ci doivent être présentes dans
la formation de ce pluralisme comme
un souffle intérieur, au cœur de
chaque personne. Saint Josémaria,
plutôt qu’être d’accord avec le
pluralisme ou le tolérer simplement,
a un regard plus profond et souligne
que le respect est dû dès les origines
à la personne et à sa dignité. Il faut
respecter la personne qui est digne et
libre et de ce fait respecter le
pluralisme et les différences qui
découlent de la nature de la
personne. Le droit à l’intimité, en
évitant de ‘ventiler’ la vie
personnelle, est indispensable pour
sauvegarder la liberté d’action. Saint
Josémaria parle de la violation de ce
droit, de la souffrance des victimes et
de la nécessité de le défendre : « Face
aux négociateurs du soupçon, qui
donnent l’impression d’organiser
une ‘exploitation de l’intimité’, il faut
défendre la dignité de chaque
personne, son droit au silence



» (Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 69).

Quand il revendique le droit à
l’intimité et à la renommée, il
invoque le socle commun de la
dignité humaine, qui appartient à
toutes les personnes
indépendamment de leur foi.

« Tous les hommes honnêtes, qu’ils
soient chrétiens ou non, se rejoignent
sur ce point parce qu’une valeur
commune est en jeu : le choix
légitime à être soi-même, à ne pas
s’exhiber, à protéger, dans une
réserve juste et pudique, ses joies, ses
peines et ses souffrances familiales ;
et surtout, à faire le bien sans
spectacle, à aider les nécessiteux par
pur amour, sans être obligé de
publier la liste de leurs tâches au
service des autres » (Saint Josémaria, 
Quand le Christ passe, n. 69).

Il met en garde contre l’éventuel
manque de cohérence, d’unité de vie,

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/69
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/69
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/69


face au danger d’adultérer la charité
jusqu’à l’injustice. Se dire chrétien ne
garantit pas qu’on aime les gens.
Aussi dit-il « nous ne devons pas être
étonné que beaucoup, même des
gens qui se disent chrétiens, se
comportent de la sorte : ils imaginent
avant tout le mal. Sans aucune
preuve, ils le présupposent ; et non
seulement, ils le pensent mais ils
osent encore l’exprimer dans un
jugement téméraire, devant la
multitude » (Saint Josémaria, Quand
le Christ passe, n. 67).

Le message de l’Opus Dei a besoin de
liberté comme on a besoin d’oxygène
pour vivre. Étant donné qu’il est une
annonce de l’appel à la sainteté de
toutes les personnes par la
sanctification du travail, la famille et
les relations sociales, la liberté
apparaît comme un préalable,
comme le seul bouillon de culture,
approprié à la propagation du
message. Or tous non pas compris

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/67
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/67
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/traits-de-l92opus-dei-


cette liberté radicale du chrétien. Ce
manque de compréhension est aussi
présent à l’origine des calomnies. La
bonne renommée fut la première
atteinte au niveau le plus visible. À
un stade plus profond, que saint
Josémaria perçut immédiatement, la
vraie victime était la liberté, le
respect dû à chaque personne.

C’est pourquoi saint Josémaria fut un
inlassable défenseur de la liberté : «
Vous êtes témoins que j’ai passé ma
vie à prêcher la liberté personnelle,
dans la responsabilité personnelle. Je
l’ai cherchée et la cherche toujours,
partout sur la terre, comme Diogène
cherchait un homme. Et je l’aime
chaque jour d’avantage, je l’aime
par-dessus toutes les choses
terrestres : elle est un trésor que
nous n’apprécierons jamais
suffisamment » (Saint Josémaria, 
Quand le Christ passe, n. 184).

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/184


Ensuite, il va analyser la trame de la
calomnie. Il va indiquer les méthodes
et les arguments utilisés pour
calomnier et comment, en
empruntant un itinéraire pervers,
ces méthodes vont devenir des
usages acceptés dans la société, en
privilégiant la présomption de
culpabilité de l’autre, en adoptant la
norme du soupçon. Le mauvais
usage que l’on a fait parfois des
progrès techniques dans les médias a
contribué à l’acceptation générale de
ces méthodes et de ces arguments et
a été très souvent le véhicule
d’injustices.

La fin du parcours est la banalisation
de la calomnie, qui rabaisse la
dignité de la personne et le respect
qui lui est dû. La loi du soupçon
semble s’être imposée dans les
relations individuelles, sociales,
économiques, etc. et la confiance est
une valeur à la baisse.



Le meaculpisme est l’une des
conséquences de la présomption de
culpabilité et du soupçon que saint
Josémaria décrit aussi : “Aussi, on
part souvent du fait que tout le
monde agit mal, et avec cette façon
erronée de discourir, le meaculpisme,
l’autocritique semblent inéluctable.
Si vous ne versez par sur vous-même
une tonne de fumier, ils en concluent
qu’en plus d’être un méchant
invétéré, vous êtes un arrogant
hypocrite » (Saint Josémaria, Quand
le Christ passe, n. 69).

Ces paroles de saint Josémaria ont
aujourd’hui la même actualité et la
même force que jadis (44), et
montrent combien il faut que les
relations personnelles soient fondées
sur la vérité et la charité, seule façon
d’engendrer la confiance dans le
corps social.

c) La charité : de l’obscurité à la
lumière

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/69
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/69


Saint Josémaria va ensuite analyser
la déconvenue de l’offensé, ses
réactions, sa situation démunie et la
façon d’affronter les calomnies avec
un esprit chrétien, dans une attitude
de pardon. Finalement, il décrit
comment, dès qu’elle connaît Jésus-
Christ, la personne entame un
processus de transformation qui la
conduit à percevoir la dignité de
chaque personne et partant à
changer son regard et le type de ses
relations. Le processus va du fait de
mal penser, dont on a fait une règle,
à la justice et à la charité dont
découlent le respect et l’amour de
tous, avec leurs conséquences
concrètes.

Saint Josémaria compare l’exercice et
l’effet de la charité au passage de
l’aveuglement à la lumière : « Parmi
ceux qui ne connaissent pas le Christ,
il y a beaucoup de gens honnêtes qui,
par respect élémentaire, savent se
comporter avec délicatesse : ils sont



sincères, cordiaux, bien élevés. Si
nous ne nous opposons pas, ni eux ni
nous, à ce que le Christ guérisse ce
qui

nous aveugle encore, […] nous
verrons bien les réalités terrestres et
nous percevrons les éternelles sous
un éclairage nouveau, à la lumière
de la foi : nous serons arrivés à avoir
un regard propre » (Saint Josémaria, 
Quand le Christ passe, n. 71).

Cela s’accorde bien avec notre
dignité. Saint Josémaria va se servir
alors de la scène de la guérison de
l’aveugle-né dont nous parle saint
Jean (Cf. Jn 9, 1-41) et il va se centrer
non pas sur la guérison, sur le
miracle, mais sur les attitudes des
personnages concernés : Jésus, les
disciples, les pharisiens. « J’aimerais
maintenant m’arrêter sur d’autres
aspects afin que nous voyons
concrètement que lorsqu’il aime
Dieu, le chrétien n’est pas indifférent

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/71


au sort des autres hommes et sait
aussi les traiter avec respect et que
lorsque cet amour décline, il y a le
risque d’une invasion fanatique et
impitoyable de la conscience des
autres » (Saint Josémaria, Quand le
Christ passe, n. 67).

Les personnages de l’Évangile voient
l’aveugle avec les yeux de la chair :
Jésus le regarde avec des yeux
miséricordieux et pense à sa
guérison. Les disciples demandent à
Jésus quels sont les péchés qui ont
provoqué sa cécité, ceux de l’aveugle
ou ceux de ses parents, en admettant
d’avance (comme c’était le cas dans
le contexte religieux et culturel de
l’époque) que si quelqu’un est dans le
malheur c’est bien parce qu’il a fait
quelque chose de mal. Par ailleurs,
les pharisiens ne veulent pas croire
ce qui saute aux yeux et essaient de
forcer la réalité pour l’enfermer dans
leurs préjugés.

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/67
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/67


Saint Josémaria décrit la
transformation progressive des
disciples au contact du Christ et le
blocage des pharisiens par rapport à
Dieu. Le changement des premiers
nous montre combien

l’amour de Dieu transforme
vraiment les personnes et change
leur façon de réagir vis-à-vis des
autres. Les autres, repliés sur eux-
mêmes, ne veulent pas voir un frère
chez l’aveugle et le chassent de la
synagogue. En effet, « ce
cloisonnement a des résultats
immédiats dans nos relations avec
nos semblables » (Saint Josémaria, 
Quand le Christ passe, n. 67).

Grâce au contact avec le Christ,
l’aveugle récupère la vue et les
disciples passent de l’obscurité à la
lumière : « Ils étaient d’accord avec
ce malheureux dicton : pense du mal
des autres et tu seras dans le vrai.
Ensuite, avec une plus grande

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/67


connaissance du Maître, ils
s’aperçoivent ce que veut dire être
chrétien et leur avis s’appuie alors
sur la compréhension » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n.
72).

Par ailleurs, les pharisiens
s’accrochent à leur aveuglement,
convaincus, comme tant d’autres,
que celui qui pratique le soupçon est
supérieur aux autres. Le Christ rend
la lumière à l’aveugle et transforme
ses disciples mais il n’arrive pas à la
rendre aux aveuglés et respecte ainsi
leur liberté.

À la fin de son homélie, saint
Josémaria invite le lecteur à
affronter les offenses dans l’attitude
du chrétien transformé : à prendre la
résolution de « ne pas juger les
autres, de ne pas les offenser, même
pas avec le doute, de noyer le mal
dans une abondance de bien […], de
ne jamais nous attrister si notre

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/72


conduite droite est mal interprétée
[…], si le bien que nous tâchons de
faire, est interprété de façon tordue
[…]. Pardonnons toujours, le sourire
aux lèvres. Parlons clairement, sans
rancune, quand nous pensons en
conscience qu’il faut que nous
parlions. Et laissons tout dans les
mains de Dieu Notre Père, dans un
divin silence […], s’il s’agit
d’agressions personnelles » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n.
72).

5. Attitude face aux calomnies

a) Justification

Nous avons étudié les sources qui ont
configuré l’attitude de saint
Josémaria vis-à-vis du pardon. Il faut
maintenant considérer comment il
l’a vécu concrètement et comment il
a réagi face aux offenses, en
pardonnant à ses agresseurs.

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/72


Les calomnies ont commencé lorsque
l’Œuvre, fondée en 1928, commence
à être connue, au début des années
trente à Madrid ().

Après l’intervalle de la guerre, dans
les années quarante et cinquante, les
agressions furent particulièrement
dures (46).

Parmi d’autres témoins, mgr Pedro
Cantero dit ceci : « La violence de ces
calomnies et de ces attaques fut telle
que si l’Œuvre avait été purement
humaine, elle aurait été détruite ou
elle serait resté en très mauvais état
» (47).

Ces attaques, reprises dans les
années soixante, se poursuivirent
jusqu’à la fin de sa vie en 1975 (48).

Nous aimerions considérer ces faits
pour plusieurs raisons :

La première est que la permanence
de la calomnie et de chaque nouvelle



agression demandèrent à saint
Josémaria de vivre héroïquement la
charité et la force d’âme. On constate
dans les témoignages de ceux qui
l’ont connu et dans ses propres écrits,
que son attitude face aux offenses fut
toujours la même jusqu’à la fin de sa
vie. Il y a une ligne constante de
persévérance et de croissance dans la
charité. Le cardinal Bueno Monreal
le rappelait ainsi : « C’est un aspect
dans lequel, sans doute Josémaria
trouva l’occasion de mûrir dans une
croissance de la pratique héroïque de
la charité » (49).

La deuxième est que toute cette
époque est liée au travail
fondationnel de saint Josémaria :
répandre l’Opus Dei, expliquer son
origine, protéger le charisme et fixer
son cadre juridique à l’intérieur de
l’Église. Les calomnies paraissaient
être un obstacle à l’expansion de
l’Œuvre,



elles étaient en même temps
enchevêtrées dans cette première
expansion et touchaient la personne
du fondateur (50).

La troisième raison est que les
offenses venaient souvent d’autres
catholiques, ecclésiastiques y
compris, qui auraient dû le traiter
charitablement même s’ils n’étaient
pas d’accord avec son point de vue,
ses modes apostoliques ou sa
spiritualité. Que les offenses soient le
fait de catholiques, voire
d’ecclésiastiques renforçait leur
gravité et accroissait sa souffrance.
Ces agressions étaient différentes de
celles subies durant la guerre civile
où il était persécuté du fait d’être
prêtre.

Quatrièmement, la calomnie est un
type d’agression particulièrement
blessant. La calomnie lèse la justice
parce qu’elle atteint l’honneur et la
renommée. Elle lèse aussi la charité.



C’est un type de dommage dont les
effets, activés par l’offenseur,
dépassent sa volonté et acquièrent
une vie propre pour se propager
comme une métastase qui envahit
tout le corps sain. La calomnie se
répète et elle est à nouveau acceptée
sans que l’on cherche à voir si elle est
vraie ou fausse. Cette répétition
engendre des stéréotypes, sous forme
de lieux communs, très difficiles à
effacer par la suite. Nous constatons
de nos jours encore qu’il y a des
résidus des calomnies lancées à
l’époque comme l’avait bien prévu le
fondateur (51).

La puissante violence psychologique
est aussi une caractéristique de la
calomnie. Il y a des agressions qui
persistent durant un certain laps de
temps mais qui cessent. Toutefois la
calomnie agit de façon persistante et
continue dans le temps, sa durée est
indéterminée, elle ne fait que
perpétuer la souffrance. Ceci peut



produire chez l’offensé une vraie
torture psychologique et le soumettre
à une tension permanente.

Finalement, il faut préciser, dans un
autre ordre des choses, que
l’immense majorité des personnes
comprenaient la nouveauté du
message de l’Opus Dei si l’on s’en
tient au fait de la rapide expansion
de l’Opus Dei dans le monde : «
Beaucoup de milliers de personnes,
des millions, partout dans le monde,
l’ont compris » (Saint Josémaria, 
Quand le Christ passe, n. 70).

b) Humilité

La première attitude de saint
Josémaria, est plus qu’une attitude,
c’est un point d’arrivée qui va
conditionner l’ensemble de sa
réponse aux calomnies. Les
agressions à sa renommée ont
favorisé le détachement progressif
de soi, qu’il avait initié bien des
années auparavant. Dieu se servit

https://www.fr.josemariaescriva.info/article/l92-opus-dei
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/70


des campagnes diffamatoires pour le
conduire par la main vers l’humilité,
la purification et l’identification au
Christ dans sa Passion. Il en parlait
lui-même en pensant à un moment
précis de la période la plus difficile,
au début des années quarante :

« À un moment donné, j’ai dû aller
une nuit près du tabernacle […] pour
lui dire : Seigneur, — et j’avais du
mal, j’avais du mal parce que je suis
très orgueilleux, j’avais de grosses
larmes qui coulaient— si Tu n’as pas
besoin de ma renommée, moi,
pourquoi y tiendrais-je ? À partir de
là, je me fiche éperdument de tout
» (52).

Ce moment donné est révélateur du
processus intérieur de saint
Josémaria dans le temps, de son
angoisse et de sa résistance
intérieure à admettre que sa
renommée soit brisée parce que Dieu
le permettait. L’expression si Tu n’as



pas besoin de ma renommée, moi,
pourquoi y tiendrais-je ? est le point
d’arrivée à un degré d’humilité à
partir duquel il ne se souciera entre
autres même plus de sa renommée.
Quelle fut donc l’attitude de saint
Josémaria face aux calomnies ? À
partir du double fondement de la
charité et de l’humilité, il synthétisa
son attitude devant l’offense dans un
programme bien éprouvé : «
pardonner, se taire, prier, travailler,
sourire » (53).

c) Pardonner et prier

L’attitude de saint Josémaria face aux
calomnies fut de toujours pardonner,
dès le premier instant (54) et de prier
pour les personnes qui l’avaient
offensé. Il était conscient de sa
propre faiblesse, en tant qu’homme,
et il disait être « capable de toutes les
horreurs et tous les erreurs » (55). Il
pensait que Dieu le pardonnait
toujours, qu’Il est le Dieu de la main



tendue. Si Lui nous pardonne ainsi,
le chrétien devrait toujours aussi
faire de même.

« J’ai eu l’occasion de voir que sa
réaction vis-à-vis des attaques,
terribles parfois, était toujours
surnaturelle et pleine de charité. Et
je voudrais préciser que cela n’était
pas chez lui quelque chose de
stoïque, de passif ou d’apathique. Sa
réaction était dynamique, empreinte
de beaucoup de prière et de
mortification […] et d’une totale
confiance en Dieu » (56).

Le cumul de calomnies aurait pu
laisser chez lui une trace
d’amertume, de méfiance ou de
cynisme, mais grâce au pardon
accordé toujours et dès le premier
moment, il est devenu quelqu’un de
profondément humain et
compréhensif. « Dans ces
circonstances-là ainsi que dans
d’autres semblables, je ne l’ai jamais



vu réagir avec rancune. Il n’était pas
fait pour cela, mais pour
comprendre, pardonner, oublier
» (57).

Nous considérons aussi le
témoignage sur saint Josémaria de
mgr Juan Hervas, fondateur des
Cours de Chrétienté. À l’occasion de
cette fondation, ce prélat fut
calomnié dans les années cinquante
du siècle dernier. Au cœur de cette
contradiction il dut se rendre à Rome
puisqu’on avait porté plainte contre
lui au Saint-Office. Il était ami de
saint Josémaria et il en profita pour
aller le voir. C’est en 1976 qu’il
évoquait ce que celui-ci lui avait dit
après qu’il lui eût ouvert son cœur : «
Ne t’en fais pas, ce sont nos
bienfaiteurs, ils nous aident à nous
purifier. Il faut les aimer, prier pour
eux ». Il appuyait sur ces mots
lorsqu’il me disait qu’il fallait aimer
ceux qui ne nous comprennent pas,
prier pour ceux qui nous jugent sans



chercher à savoir et il soulignait
qu’on ne doit prêter notre attention
qu’à la voix de l’Église et non pas aux
rumeurs de la rue et, avec l’aide de
Dieu, faire en sorte que notre cœur
soit pur de toute amertume et de tout
ressentiment. Ses propos m’ont fait
un grand bien ! C’était la
communication de son expérience
personnelle. […] Ses conseils étaient
profondément convaincants vu
l’authenticité avec laquelle il les avait
lui-même pratiqués et la façon dont il
les vivait encore à l’époque » (58).

Nous avons déjà vu que la décision
de pardonner fait que l’offensé se
dégage du poids du cycle des
agressions. Cette délivrance, sous un
point de vue psychologique, est
renforcée par

le fait de prier pour l’agresseur : on
déplace le centre d’attention de soi-
même à l’autre et l’on a une autre
perception de l’agresseur (59), on



rejette le victimisme, on se met à sa
place en quelque sorte et on peut
arriver à comprendre que parfois on
a contribué à détériorer la relation.
Prier pour celui qui nous a agressé
nous raffermit aussi dans la décision
de pardonner et de fermer la porte à
la vengeance.

d) Temps de se taire

« Et dans un divin silence — Iesus
autem tacebat (Mt 26, 63) — laissons
tout dans les mains de Dieu notre
Père s’il s’agit d’attaques
personnelles aussi brutales et
déplacées qu’elles soient » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe n.
72).

Saint Josémaria faisait la différence
entre les calomnies dirigées contre sa
personne et celles atteignant l’Église
ou l’Opus Dei.

Si elles le touchaient
personnellement, il avait pris la

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/72
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/l92-opus-dei


décision de ne pas se défendre. Il a
choisi le silence, en imitant le Christ
dans sa Passion : «Quant à lui, il ne
s’est jamais personnellement
défendu, imitant ainsi de façon
extrême l’exemple du divin Maître :
Iesus autem tacebat” (60).

C’est dans le silence de Jésus que l’on
voit son désir d’accueillir toutes les
formes possibles des souffrances de
l’humanité en leur donnant un sens
rédempteur. Le Seigneur semble
ainsi assumer la souffrance de ceux
qui ne peuvent pas se défendre
contre les offenses, les injustices, les
violences, etc. Il s’agit souvent
d’innocents, comme les enfants. C’est
le silence du Christ qui prête sa voix
à ceux qui n’ont pas de voix et qui
crie pour eux. Saint Josémaria voulut
s’identifier à Jésus à ce niveau-là
aussi alors qu’il aurait pu se
défendre et que tout en ayant
parfaitement le droit de le faire, il ne
le fit pas.



Saint Josémaria avait médité sur le
silence de Jésus, comme nous le
constatons en Chemin :

“Jésus…silencieux – ‘Iesus autem
tacebat’ À quoi bon parler pour te
consoler ou pour t’épancher ? Tais-
toi. Cherche la joie dans les mépris :
toujours peu par rapport à ceux que
tu mérites. – Peux-tu par hasard
demander : « Quid enim mali fecit ?’
– Qu’ai-je donc fait de mal ? » (61).

C’était un silence extérieur. Ceci dit,
il fallait bien qu’il eût un intense
dialogue intérieur avec Dieu, pour
une identification progressive, pour
faire le choix de renoncer à la
défense et puis pour accepter et
aimer toute situation calomnieuse
éventuelle. C’était un silence
volontaire, conscient qui n’avait rien
à voir avec la résignation.

Ce silence allait dans deux directions.
D’un côté, il renonçait à se défendre
devant des attaques personnelles.



Par ailleurs, il adoptait l’attitude de
ne pas parler des calomnies,
personnelles ou non, ni avec les
siens, si cela n’était pas nécessaire, ni
avec les étrangers n’ayant aucune
raison d’être mis au courant, en
évitant ainsi tout éventuel manque
de charité.

Dans cette ligne-là, durant de longues
années, et afin de vivre la charité,
saint Josémaria garda le silence
quant aux campagnes diffamatoires
qui se sont abattues sur lui.
Beaucoup d’épisodes concrets, avec
des noms, des dates et des
circonstances précises ont été
ensevelis avec lui.

Il tint à ce que ses enfants aient cette
attitude et il demanda aux fidèles de
l’Œuvre qui étaient l’objet de
calomnies durant l’expansion
apostolique de ne pas parler de ces
faits entre eux pour éviter la
tentation de manquer à la charité



vis-à-vis des personnes impliquées
(62).

e) Temps de parler

“Parlons clairement, sans rancune,
quand nous pensons en conscience
que nous devons parler » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n.
72). Son attitude de pardon
constante, sans exceptions, était loin
d’être une façon d’éviter des conflits,
d’omettre des devoirs dans une
charité sentimentale et ou de ne pas
signaler l’erreur.

Ceci dit, quand les offenses ne le
visaient pas, mais visaient l’Église ou
l’Opus Dei, alors son sens de la justice
faisait qu’il intervienne, qu’il agisse
et qu’il parle devant les responsables.
Dans l’organisme de sa vie
intérieure, la charité modulait
l’application de la justice et de la
force en évitant, d’un côté, le faux
pardon, qui aurait été une omission
dans l’exercice de la force et une

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/72


injustice, et par ailleurs, une injustice
ou une force appliquées avec une
froideur et un rigorisme tels qu’en
dehors de toute vertu, ils n’auraient
pas respecté la dignité de l’offenseur.

Saint Josémaria était vivement
conscient d’être responsable devant
Dieu de la netteté du charisme
fondationnel qui ne devait pas
perdre de son intégrité durant sa
transmission. Les calomnies contre
l’Œuvre s’interposaient dans ce
processus et mettaient en danger
aussi bien l’esprit que l’existence
même de l’institution, surtout à ses
tout premiers débuts.

C’est pourquoi, en tant que
fondateur, le fait de défendre
l’Œuvre ou ses enfants spirituels était
pour lui un devoir de justice. Dans
ces cas-là, il n’était plus lui-même
l’enjeu : c’était le charisme de l’Opus
Dei, les personnes qui
s’incorporaient à la nouvelle



fondation et celles qui profitaient de
ses apostolats. « À certains moments,
de façon incompréhensible, il y en
eut qui voulurent détruire l’Œuvre
ou mettre des difficultés à son
développement. Josémaria mettait
tout en œuvre pour tirer la vérité au
clair car c’était un impératif de la
charité : ne laisser personne dans
l’erreur. Ensuite, avec les personnes,
la compréhension : je ne l’ai jamais
entendu dire du mal de qui que ce
soit » (63).

Il faisait la différence entre le
pardon, la justice et la proclamation
de la vérité. Pardonner ne signifie
pas renoncer à la vérité. Il
pardonnait ceux qui le calomniaient,
mais il ne se passait pas du droit à
défendre et à parler clairement de
l’esprit de l’Œuvre. En 1961, il
écrivait : « J’ai toujours tâché de
répondre avec la vérité, sans
arrogance, sans orgueil, même si les
calomniateurs étaient mal élevés,



arrogants, hostiles, sans le moindre
signe d’humanité » (Saint Josémaria, 
Quand le Christ passe, n. 70).

Quelques années plus tard, à partir
de 1970, aux moments de crise grave
au sein de l’Église, saint Josémaria fit
aussi preuve de courage, de force et
d’amour de la vérité lorsqu’il
défendit publiquement devant des
milliers de personnes, l’Église et le
pape (64).

f) Travailler et sourire

La calomnie a aussi un effet
paralysant. Elle agit comme du
poison dans le système nerveux
central de l’âme. La victime
endommagée dans sa renommée
sent la terre s’ouvrir sous ses pas et
rase alors les murs. Les personnes
calomniés « ne savent pas où
regarder : elles sont atterrées, elles
n’en reviennent pas, elles se disent
qu’il ne peut s’agir que d’un

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/70


cauchemar » (Saint Josémaria, Quand
le Christ passe, n. 68).

C’est la raison pour laquelle quand
on cherche à faire le bien, la
calomnie est un gros obstacle,
puisque on est tenté de se désister.
Avec l’abattement naturel, il y a la
crainte à poursuivre son action et
pour éviter de nouvelles attaques, on
cède à la peur.

La persistance des calomnies et leur
banalisation peut aussi provoquer
des doutes quant au projet personnel
et quant à l’assurance de faire le
bien : « S’il y en a tant qui se dressent
contre, y compris des ecclésiastiques,
se pourrait-il que je me sois trompé ?
» Aussi, il est raisonnable de croire
que cette question ait pu l’assaillir
intérieurement. Il est réellement
difficile de se mettre à la place d’une
personne calomniée et de réaliser
quelles sont les souffrances, les
craintes, les angoisses et les doutes

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/68
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/68


qu’elle peut éventuellement
connaître.

En se mettant au travail, on
surmonte le danger d’être paralysé
par la calomnie. Travailler était donc
pour saint Josémaria une façon
d’éviter les lamentations stériles, de
ne pas perdre son temps à critiquer
l’adversaire, de ne pas être obsédé
par la calomnie. Cette réponse n’est
cependant pas formulée à partir
d’une passivité, mais, comme nous
l’avons déjà montré, il s’agit d’une
réaction dynamique, déterminée qui,
partant d’une « totale confiance en
Dieu » (65), le portait à prier et à
continuer de travailler. Travailler
c’était aussi défendre la vérité dès
que cela s’avérait nécessaire,
transmettre foi et assurance à ses
enfants et poursuivre le
développement des apostolats. Mgr
Santos Moro s’exprime à ce propos :
« J’ai été profondément touché par
son attitude patiente et en même



temps par sa force à poursuivre son
chemin sûr, ferme et sans fléchir, en
faisant ce que Dieu lui demandait,
dans une confiance absolue en Lui
» (66).

Cette attitude reflète une foi géante
en Dieu et dans le charisme qu’il en
avait reçu, une grande charité pour
pardonner, une espérance en Dieu
qui était en mesure de contrer ces
difficultés et comme un fruit de ces
trois vertus, la force d’âme,
l’équilibre, l’assurance, la sérénité, la
paix intérieure et la joie.

Arrêtons-nous à la joie, dernière
attitude que nous allons analyser et à
laquelle nous avons fait allusion avec
le mot sourire. Sourire est le résultat
de l’amour de la volonté de Dieu qui
permet les accusations injustes. La
tristesse, le souci, le manque de
sérénité et sans doute la perte de
confiance en Dieu ainsi que le
pessimisme sont des résultats de la



calomnie, qui met la victime en
situation d’infériorité.

Saint Josémaria décrivait ainsi
l’angoisse du calomnié en évoquant
“le récit de Susanne, cette femme
chaste, faussement accusée de
malhonnêteté par deux vieux
pervers […]. Combien de fois la
méchanceté des jaloux ou des
intrigants place beaucoup de
créatures propres dans la même
situation ! Elles n’ont plus que cette
alternative : ou offenser le Seigneur
ou voir leur honneur terni. La seule
solution noble et digne est, en même
temps, terriblement douloureuse, et
elles doivent trancher : je préfère
être non coupable entre vos mains
que de pécher contre le Seigneur
(Dan 13, 23) » (Saint Josémaria , 
Quand le Christ passe, n. 68).

C’est la raison pour laquelle les
témoignages de ceux qui l’ont connu
à cette époque sont poignants. Ils

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/68


traduisent une stabilité constante au
milieu de l’environnement
calomnieux où il vécut si longtemps :
« Je suis moi-même encore dans
l’admiration et puis affirmer que je
ne l’ai jamais vu préoccupé. C'est-à-
dire, je n’ai jamais perçu qu’il ait pu
traverser un moment difficile.
C’était, sans aucun doute, sa foi en
Dieu, l’espérance en l’aide de Dieu
son Père et donc, sa joie et sa bonne
humeur, qui lui permettaient, non
seulement de ne pas perdre la paix,
mais de communiquer aux autres
l’énorme confiance en
l’accomplissement de la volonté de
Dieu » (67).

Dans le témoignage de mgr Pedro
Cantero que nous citons ici, apparaît
encore le trait sacerdotal de son
identification au Christ, source de sa
joie. Saint Josémaria comprit ainsi
que cette vertu était un gain
découlant de son adhésion aimante à
la volonté de Dieu son Père.



“Je suis encore dans l’admiration à la
pensée que quoi qu’il en fût, il ne
perdit jamais son sourire
caractéristique. Il ne s’agissait pas du
sourire facile d’un homme bon sans
soucis ou de celui qui ne se rend pas
compte de ce qui se passe, c’était la
manifestation extérieure de sa paix
intérieure : cette paix venait de ce
qu’il embrassait de tout son cœur
une croix dont personne ne connaît
exactement les dimensions. Elle était
la joie et la paix de celui qui se glisse
dans les plaies du Seigneur et
accepte, lorsque les circonstances
sont dures, la volonté de ce Dieu qui
veut nous identifier à son Fils sur la
Croix » (68).

6. Le pardon comme un style de vie
et la culture de la paix

a) Paramètres culturels et pardon.

Le message du pardon, la mise en
pratique par les chrétiens et son
assimilation dans la culture et dans



législation, ont été des facteurs
civilisateurs de la culture
occidentale. Cependant, le pardon se
heurte aujourd’hui à quelques
courants culturels prédominants qui
le dénaturent et le rendent difficile à
comprendre, voire à pratiquer. L’on
détecte la régression du pardon dans
la détérioration des relations
personnelles, dans l’incapacité
croissante à restaurer des ruptures,
dans l’esprit procédurier qui s’invite
dans les rapports familiaux, dans le
souci et la crainte de vivre dans des
sociétés conflictuelles, voire
violentes, et sujettes à la polémique
(69).

Nous allons brièvement parler de
trois de ces courants compte tenu de
leur impact sur le pardon.

Pour le relativisme, c’est le choix
personnel qui détermine la bonté ou
la méchanceté des actes, sans aucune
référence objective. Cette perspective



subjectiviste tend aussi à excuser les
agissements personnels et par
conséquent à relativiser et à effacer
la faute. S’il on n’est pas conscient de
l’offense, il n’y a pas de faute et sans
faute, il n’est pas nécessaire de
demander pardon (70).

Le relativisme conduit aussi à la
banalisation du mal que renforce
l’absence de faute, dilue les
frontières de l’offense et fait que le
pardon soit inutile. Le relativisme
fait aussi obstruction à la possibilité
de partager un domaine de principes
où l’on puisse reconnaître l’autre,
aussi quand il nous offense.

De son côté, l’individualisme
préconise l’autonomie radicale de la
personne qui ne conçoit le besoin
d’être sauvé par quelqu’un ou
quelque chose d’étranger à lui-
même, ni que son action ait une
influence chez les autres (71).



La présence du pardon dans les
relations interpersonnelles suppose
que l’on ait accepté l’existence d’une
fraternité universelle et la fragilité de
l’être humain pour avoir la vérité sur
la personne dans la société. Nous ne
pouvons pas éliminer
artificiellement les réalités qui nous
rappellent que nous dépendons les
uns des autres (72) sans crainte de
nous endommager.

L’individualisme empêche souvent
de se mettre à la place de l’autre. « À
la compréhension du grand mystère
de l’expiation s’oppose, d’autre part,
notre conception individualiste de
l’homme. Nous ne pouvons plus
comprendre la signification vicaire,
parce que, selon nous, tout homme
vit isolé en lui-même. Nous ne
sommes plus capables de
comprendre le profond
enchevêtrement de toutes nos
existences et leur enlacement par



l’existence de l’Unique, du Fils
incarné » (73).

Dans l’optique du pardon,
l’individualisme peut conduire à des
formes distortionnées de pardon,
comme peut l’être, entre autres, le
fait de l’accorder à partir d’une
volonté de pouvoir et non pas de
gratuité, comme si le destin de
l’offenseur se trouvait entre nos
mains ou que la délivrance de sa
faute dépendait exclusivement de
nous (74).

Le troisième courant c’est
l’hédonisme qui conduit à éviter la
souffrance présente dans tous les
conflits alors que « la faute est une
réalité, une réalité objective ; elle a
causé une destruction qui doit être
réparée » (75).

Dans le pardon, il y a toujours une
souffrance. “La faute doit être
assumée, réparée et ainsi surmontée.
Le pardon a un coût, et d’abord pour



celui qui pardonne. Le mal qui lui a
été fait, il doit le surmonter
intérieurement, le brûler au-dedans
de lui et ainsi se renouveler, de sorte
qu’il fasse entrer l’autre, le coupable,
dans ce processus de transformation
et de purification intérieures, que
tous deux se renouvellent en
souffrant le mal jusqu’au fond et en
le surmontant » (76).

Demander pardon a aussi un coût :
l’expiation (77), ou réparation de
l’ordre brisé par l’offense et la vérité
sur soi-même recouvrée alors qu’elle
avait été trahie par la faute commise.
C’est le processus de la
reconnaissance de la vérité, le
repentir, la demande de pardon, la
réparation et la résolution d’éviter de
nouvelles offenses (78).

Il n’y a pas de raccourcis pour le
pardon. Essayer d’y arriver pour se
libérer de la faute sans en assumer la
douleur rend le pardon difficile et



provoque la prolifération de faux
pardons (79)

qui ne feront que perpétuer les
blessures et empêcher le cycle des
offenses de se fermer (80).

L’influence générale de ces courants
culturels dans la société provoque la
création d’un réseau de relations
fondées sur l’intérêt. Quand ces
relations sont dominantes nous
construisons une société dont la
culture ne comprend pas bien le
besoin des actes gratuits et donc du
pardon, acte gratuit par excellence.

Aussi, Benoît XVI détecte-t-il ces
symptômes et dit : « la ‘cité de
l’homme’ n’est pas à construire que
sur des relations de droits et de
devoirs, mais, avant et plus encore,
sur des relations de gratuité, de
miséricorde et de communion. La
charité manifeste toujours l’amour
de Dieu dans les relations humaines
aussi » (81).



L’existence d’actes gratuits garantit la
consistance de l’amour dans notre
vie et dans la société. La charité ne
peut pas seulement faire partie de la
périphérie des relations sociales,
mais elle doit en être le centre (82).

b) Effet global : semeurs de paix et
de joie.

L’être humain est relationnel et le
soin des petites relations à un effet
capillaire et multiplicateur. La
charité agit en cercles concentriques,
du dedans vers le dehors,
contrairement à ce qui se passe dans
le cycle offense-vengeance qui est
représenté comme une

spirale qui attire tout vers son centre
destructeur pour tout détruire à son
passage. Benoît XVI note à ce propos
que la charité « donne un vrai sens à
la relation personnelle avec Dieu et
avec le prochain. Elle n’est pas
seulement le début des micro-
relations, telles que les amitiés, la



famille, le petit groupe, mais aussi
des macro-relations, telles que les
relations sociales, économiques et
politiques » (83).

Le pardon doit être un recours vécu
sur le terrain, intériorisé à partir de
la charité et pratiqué dans le
mariage, dans la famille (84), à
l’école, dans l’amitié, au travail et
dans toutes les circonstances. Le
pardon doit cesser d’être un fait que
l’on prêche mais qu’on ne pratique
pas et devenir une expérience
quotidienne du « style de vie » (85)
du chrétien transformé. Le pardon
n’est pas une formule d’exception.
L’unité de vie que prêchait saint
Josémaria qui est un appel à la
cohérence de vie chrétienne,
demande de vivre le pardon toujours
et dès le premier moment. C’est
pourquoi, pratiquer le pardon dans
la vie de tous les jours doit être une
chose habituelle.



Autrement, vu la nature de
l’agression, on passera de la petite
offense aux sentiments négatifs et au
manque de communication (86).

Il est dit qu’il faut apprendre à
pardonner (87). Mais en pensant à la
charité comme source de pardon, il
serait plus correct de dire qu’il faut
apprendre à aimer : à aimer Dieu et,
à partir de Lui, à aimer son prochain,
même s’il nous offense (88). Si on ne
pardonne pas, on n’aime pas. Le
problème du pardon peut résider en
sa mise en pratique quand l’offense
est là et que les émotions se
déchaînent, ou bien quand la honte
de la faute devient un sentiment
insurmontable et que la vérité de
l’offense semble trop crue pour être
affrontée. C’est sans doute à ce stade-
là qu’un apprentissage est
nécessaire : comment pardonne-t-
on ?, quels pas faut-il faire ?, avec
quoi doit-on s’affronter ?



Beaucoup d’auteurs, quel que soit
leur point de vue, religieux,
psychologique, politique, social, etc,
coïncident cependant sur ces points
(89) : la vérité (la reconnaissance), le
repentir (la peine d’avoir provoqué
le mal), la publicité (demander le
pardon à l’offensé) avec leurs
conséquences : l’engagement à ne
plus recommencer et la réparation
(rétablissement de la situation
antérieure) (90).

Pour savoir ce qu’est le pardon, il est
nécessaire de faire l’expérience de
son accord et de sa réception.
Découvrir sa compénétration avec la
dignité humaine, son adéquation à
notre psychologie et à notre
affectivité et la beauté de ses effets.
Comme le dit Alejandro Llano, le mot
« pardon » « est le seul qui sème la
paix et qui, s’il est sincèrement
répété et accepté en toutes ses
conséquences, finit par avoir un effet



performant, c’est-à-dire, produit ce
qu’il signifie » (91).

Le ressentiment et la vengeance sont
tournés vers le passé et y demeurent
en fomentant des sentiments
agressifs. Pareillement, le refus du
pardon accordé vous enfermé dans
le passé et marque les relations
présentes et futures.

En revanche, le pardon dépasse le
passé grâce à l’amour, la vérité, la
justice et la souffrance et donne de
nouvelles chances au futur en
renouvelant les relations à l’intérieur
de l’homme : à quoi peut-on
comparer le pardon ? Il est comme
un « baptême anthropologique » qui
nous régénère pour une nouvelle vie
de relation. Nous comprenons alors
que le pardon, personnellement
expérimenté, accordé et reçu, «
témoigne de ce qu’en notre monde,
l’amour est plus fort que le péché
» (CÉC n. 2844).



“Notre responsabilité est grande : en
effet, être témoin du Christ suppose,
avant tout, que nous tâchions de
nous conduire selon sa doctrine, de
lutter pour que notre conduite
rappelle celle de Jésus, évoque sa
figure très aimable. Nous devons
nous conduire de telle sorte que les
autres puissent dire en nous voyant :
c’est un chrétien, il n’a pas de haine,
il sait comprendre, il n’est pas
fanatique, il est par-dessus les
instincts, il est sacrifié, il manifeste
des sentiments de paix, il aime
» (Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 122).

NOTE

(1) Ex 21, 23-25; Lev 24, 18-20. Avant
la venue du Christ, le Talion avait
déjà été dépassé par le Droit Romain
qui offrait la possibilité de proposer
une réparation financière pour que
l’offense et l’offenseur évitent d’en
venir à l’application de la loi du

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/122
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/122


Talion qui jugeait sans aucun pacte
préalable. Par la suite, le pacte
financier devint obligatoire et
l’offense donnait lieu à une source
d’obligations qui s’éloignaient encore
davantage du Talion. Cf. D’Ors, 
Derecho Privado Romano, 10ª
edición, Eunsa, Pamplona, 2010, §
378.

(2) Jean-Paul II, Message pour la
célébration de la XXXe Journée
Mondiale de la Paix, 1er janvier 1997,
Offre le pardon, reçois la paix.

(3) Catéchisme de l’Église Catholique
(pour la suite CÉC), n. 2841.

(4) Mt 6, 9-13; Lc 11, 2-4. Dans le 
Notre Père de Matthieu, Jésus, après
l’avoir énoncé, revient encore,
comme il le fit pour les Béatitudes,
sur l’idée du pardon (Mt 6, 14).

(5) « Nous devons constater que le
Christ, en révélant l'amour-
miséricorde de Dieu, exigeait en

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html


même temps des hommes qu'ils se
laissent aussi guider dans leur vie
par l'amour et la miséricorde. Cette
exigence fait partie de l'essence
même du message messianique, et
constitue l'essence de la morale - de
l'ethos – évangélique ». Jean-Paul II, 
Dives in misericordia, 30-XI-1980, n.
3.

(6) Jean-Paul II, Message pour la
Journée Mondiale de la Paix, 1er
janvier 1997

(7) Saint Jean Chrysostome, Homélies
sur Saint Matthieu, 19,7.

(8) Jean-Paul II, Message de la
Journée Mondiale de la Paix, 1er
janvier 1997. Cf. aussi, pour le
rapport pardon-justice, Jean-Paul II, 
Dives in misericordia, n. 12 et 14.
Voici ce qu’il dit au n. 14 : « Il est
évident qu'une exigence aussi
généreuse de pardon n'annule pas les
exigences objectives de la justice. La

https://www.vatican.va/edocs/FRA0073/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/edocs/FRA0073/_INDEX.HTM


justice bien comprise est pour ainsi
dire le but du pardon ».

(9) “Je suis pleinement conscient que
le pardon peut sembler contraire à
toute logique humaine, qui obéit
fréquemment à la dynamique de la
contestation et de la revanche. [..] Or,
si l’Église ose proclamer ce qui
humainement parlant semble une
folie, c’est justement parce qu’elle a
une ferme confiance en l’amour
infini de Dieu”. Jean-Paul II, Message
Journée Mondiale de la Paix, 1er
janvier 1997.

(10) Jean-Pablo II, Orar, Planeta
Testimonio, Barcelona, 1988, p. 142.

(11) “Les thérapeutes et les
scientifiques ont reconnu récemment
le pouvoir guérisseur du pardon”
Sternberg, J. et Sternberg, K., La
naturaleza del odio, Paidós, Madrid,
2010, p. 256.

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html


(12) « Soyez persuadés que vous
n’arriverez jamais à résoudre les
grands problèmes de l’humanité
seulement avec la justice. Il ne faut
pas s’étonner que, lorsqu’on applique
la justice sans plus, les gens soient
toujours blessés : la dignité de
l’homme qui est fils de Dieu
demande beaucoup plus». Saint
Josémaria, Amis de Dieu, n. 172.

Excepté Chemin qui sera cité dans
son Edition historico-critique, les
œuvres de saint Josémaria sont tirées
de l’édition électronique :
www.escrivaworks.org.

(13) Cf. The handbook of reparations,
Pablo De Greiff (ed.), The
International Center for Transitional
Justice, Oxford University Press, Great
Britain, 2006 ; Bureau du Haut
Commissariat des Nations Unies pour
les Droits de l’homme, Instruments de
l’État de Droit pour les sociétés qui
sont sorties d’un conflit, Programme



de réparations, New-York et Genève,
2008.

(14) « Celui qui découvrit le rôle du
pardon dans la sphère des affaires
humaines c’est Jésus de Nazareth. Le
fait qu’il ait fait cette découverte
dans un contexte strictement
religieux et qu’il l’ait exprimé dans
un langage religieux n’est pas un
motif suffisant pour le prendre
moins au sérieux dans un sens
strictement séculier » Arendt, H., La
condition humaine, Paidós,
Barcelona, 2005, p. 258.

(15) Jean-Paul II, Message Journée
Mondiale de la Paix, 1er janvier
1997.

(16) Voici quelques auteurs qui font
référence au pardon dans le contexte
des Droits de l’homme : Tutu, D., No
future without forgiveness, Rider,
Great Britain, 1999 ; Minow, M., 
Between vengeance and forgiveness,
Facing history after genocide and

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html


mass violence, Beacon Press, Boston,
1998 ; Galtung, J., Tras la violencia, 3R
: reconstrucción, reconciliación,
resolución, Ed. Gernika Gogoratuz,
1998 ; Hayner, P., Verdades
innombrables, Fondo de Cultura
Económica, México, 2008 ; López
Guzmán, M., Desafíos del perdón
después de Auschwitz Reflexiones de
Jankélévitch desde la Shoa, San Pablo,
2010 ; Sternberg, J. et Sternberg, K., 
La nature ,o.c. Autres auteurs actuels
qui abordent le pardon et les termes
s’y référent, selon d’autres
contextes : Girard, R., Je vois Satan
tomber comme l’éclair, Le Livre de
Poche, 2001 ; Burggraf, J., Apprendre
à pardonner, article publié en 
Diálogos Almudí, 6-VI-2004.

(17) Jean-Paul II, Message Journée
Mondiale de la Paix, 1er janvier
1997.

(18) Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 67-72.

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/matieres/7
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/matieres/7


(19) Aux chapitres de Chemin «
Charité » et « Tribulations », cet
auteur consacre aussi un bon
nombre de points à la médisance, à
la critique négative et à la calomnie
et dit comment le chrétien se doit de
réagir s’il est concerné.

(20) À ce propos, les témoignages
datés durant la guerre civile sont les
plus significatifs. Il y a par exemple
la lettre qu’il écrit à ses enfants
spirituels pour décrire sa rencontre
dans un train entre Utrera et
Salamanque : “Un sous-lieutenant
qui a été profondément atteint, dans
sa famille et dans ses biens, par les
persécutions des rouges, projette une
prochaine vengeance. Les paroles
chrétiennes heurtent, en cette âme
noble, les sentiments de violence et
on le voit réagir. Je me recueille
comme je peux et à mon habitude,
j’invoque tous les Gardiens ».
Vazquez de Prada, Le fondateur de
l’Opus Dei, Dieu et Audace, Le Laurier



& Wilson-Lafleur, Lettre de Cordoue à
ses fils de Burgos, 19 avril 1938, p.
410.

(21) “ Dans Chemin, la théologie de la
charité comprend la séquence du
Nouveau Testament : l’amour que
Dieu nous porte — l’amour de Dieu
(que l’homme porte à Dieu) —
l’amour du prochain (pour Dieu)”.
Saint Josémaria, Chemin, Edition
historico-critique, préparée par Pedro
Rodriguez , Instituto Histórico
Josemaría Escrivá, Rialp, Madrid,
2002, p. 569-570, Introduction aux
chapitres “Amour de Dieu” et
“Charité”. L’auteur de cette édition
historico-critique montre en cette
Introduction que « ces deux blocs
sont une seule réalité spirituelle, ils
sont les deux actes d’une seule vertu,
la charité, comme l’affirme la
tradition théologique ».

(22) Postulation de la cause de
béatification et canonisation du



Serviteur de Dieu, Josémaria Escriva
de Balaguer, Prêtre, fondateur de
l’Opus Dei, Articles du Postulateur,
Rome, 1979, n. 617, p. 212.

(23) « Compréhensif et cordial avec
tous, il traitait gentiment même les
personnes embêtantes […] Il ne
faisait pas acception de personne ».
Del Portillo, A., Entretiens sur le
fondateur de l’Opus Dei, Cesare
Cavallieri, le Laurier Paris 1993 p.
177

(24) Saint Josémaria, Sillon, n. 804 :
“Notre bon ami disait, sans fausse
humilité : Je n’ai pas eu besoin
d’apprendre à pardonner parce que
le Seigneur m’a appris à aimer”.

(25) Voici le témoignage de Mariano
Trueba, étudiant de saint Josémaria
en 1929, à Cicuéndez (Madrid) : « Un
jour nous avons vu arriver le
fondateur de l’Opus Dei avec sa
soutane toute badigeonnée de plâtre
ou de chaux. Voici ce qui lui était



arrivé : il était dans le tram quand un
maçon est monté qui s’est
ostensiblement frotté contre lui, avec
l’idée de lui coller la saleté de son
bleu de travail, à la joie ou devant la
lâche compassion du reste des
voyageurs. Arrivé à son arrêt, le
serviteur de Dieu prit cet ouvrier par
les épaules et alors qu’on aurait pu
croire qu’il allait le secouer pour de
bon, il lui dit très calmement : Mon
fils, nous allons compléter ton
travail’ Et il le serra fortement dans
ses bras, ce qui finit par salir toute sa
soutane. Le serviteur de Dieu
descendit sereinement du tram au
grand étonnement et à la grande
admiration de tous ». Articles du
Postulateur, o.c. p. 216.

(26) Ce fut le cas lors de la ruine
financière de la famille provoquée
par le comportement d’un associé de
la compagnie dont son père était
actionnaire. Don José réagit toujours
avec charité : « Cette élégance



chrétienne découlait de ce qu’il avait
pardonné, dès le premier moment et
avec sa meilleure volonté, ceux qui
avaient été la cause de cette faillite. Il
pria pour eux et n’éventa pas
l’affaire, afin d’éviter qu’il n’y eût
dans sa famille quelque rancœur
contre ces personnes. Une fois que la
faillite fut déclarée par sentence
judiciaire, le patrimoine social
n’étant pas suffisant pour régler les
créanciers, il s’enquit sur l’obligation
qu’il avait en stricte justice de les
dédommager avec ses biens
personnels. On lui dit très clairement
qu’il n’y était pas moralement tenu.
En dépit de ce conseil, ce
gentilhomme réagit d’après son sens
personnel de la justice et liquida tous
ses biens pour régler ses créanciers.
» Vazquez de Prada, A., Le fondateur
de l’Opus Dei, Tome I. Seigneur, que je
voie! Le Laurier &Wilson – Lafleur,
2001 p 59-60.



(27) “Les parents apprirent à leurs
enfants à pratiquer la charité
concrètement et sans ostentation. Un
conseil spirituel par-ci, une aumône
par-là [...] Don José, dit Pascual Albas,
‘était très charitable’. Tous les
samedis il y avait une queue de
pauvres qui venaient chercher son
aumône et il avait toujours quelque
chose pour tous ». Vazquez de Prada,
A., Le fondateur de l’Opus Dei, o.c, p.
35

(28)Le concept d’unité de vie a été lui
aussi utilisé par le Magistère récent.
Il y a, par exemple, ces paroles de
Jean-Paul II : “ “Le Concile Vatican II
a invité tous les fidèles laïcs à cette
unité de vie en dénonçant
fermement la gravité de la fracture
entre la foi et la vie, entre l’Évangile
et la culture ». Christifideles laici, n.
59.

(29) “ Quelques mois après la fin de
la guerre civile espagnole, un jour ce



prêtre prit un taxi à Madrid. À son
habitude, il se mit tout de suite à
parler au chauffeur et lui parla de
Dieu, de la sanctification du travail,
de la convivialité et de l’oubli des
malheurs qu’avait connus l’Espagne.
Le chauffeur l’écoutait et n’ouvrait
pas la bouche. Arrivé à destination,
don Josémaria descendit de voiture
et cet homme lui demanda : Où étiez-
vous pendant la guerre ?.- À Madrid,
lui répondit le prêtre. — On ne vous
a pas tué, c’est bien dommage ! reprit
le chauffeur. Don Josémaria ne dit
rien. Il ne fit pas le moindre geste
adverse. En revanche, très
paisiblement, il lui demanda :—
Avez-vous des enfants ? L’autre
acquiesça et saint Josémaria ajouta
un bon pourboire au prix de la
course. — Tenez, achetez des gâteaux
à votre femme et à vos enfants ».
Vazquez de Prada, A., Le fondateur de
l’Opus Dei, tome II, o.c. p. 411.



(30) Cf. Les commentaires aux
numéros 836-838 de Chemin, Édition
historico-critique, o.c. p. 903-905.
Dans le commentaire du numéro 838,
on trouve ce texte de saint
Josémaria : « Je pense que je n’ai pas
d’ennemis. J’ai trouvé dans ma vie
des personnes qui m’ont fait
positivement du mal. Je ne crois pas
qu’ils soient des ennemis : je suis peu
de chose pour en avoir. Cependant,
désormais, eux et elles sont promus
au rang de mes bienfaiteurs afin que
je puisse prier le Seigneur pour eux
tous les jours» (Notes intimes, Cahier
IV, n. 357, 28 octobre 1931.)

(31) Del Portillo, A., Entretien, o.c.

(32) “Le 19 février 1959, il évoqua la
réponse qu’il avait donnée à un
jeune qui lui disait que son père
allait dresser une croix pour que le
lieu où l’on avait tué son oncle
durant la guerre civile espagnole soit
honoré.— Eh bien dis à ton père que



ce ne sera pas la Croix du Christ mais
la croix de la haine puisqu’elle ne
servira qu’à rappeler que certains en
ont tué d’autres. Conseille-lui de
donner cet argent en aumône pour
des messes pour les uns et les autres.
Il faut savoir pardonner!” Herranz, J.,
Dios y audacia, Mi juventud junto a
san Josemaría, Rialp, Madrid, 2011, p.
140-141.

(33) Del Portillo, A., Entretien, o.c.

(34) Paroles de saint Josémaria dans 
Tiempo de Caminar, Sastre, A., Rialp,
Madrid, 1989, p. 539.

(35) Saint Josémaria, Lettre, 16 juillet
1933, n. 3 et 26, citée par Vazquez de
Prada, A., Le fondateur de l’Opus Dei
III, Les chemins divins de la terre. Le
Laurier & Wilson-Lafleur, p. 234.

(36) « Aimons vraiment tous les
hommes; aimons le Christ par-dessus
tout et nous n’aurons alors d’autre
issue que celle d’aimer la légitime



liberté des autres, dans une
coexistence pacifique et raisonnable
». Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 184.

(37) « En effet, tous les différents
domaines de la vie laïque sont
compris dans le dessein de Dieu qui
veut qu’ils soient le lieu historique où
se révèle et se réalise la charité de
Jésus-Christ pour la gloire du Père et
au service des frères ». Jean-Paul II, 
Christifideles laici, n. 59.

(38) Saint Josémaria, Édition
historico-critique, n. 283 : « et tu
fréquenteras Dieu…, et tu connaîtras
ta misère…, et tu seras divinisé, d’une
divinisation qui en te rapprochant de
ton Père, fera que tu deviennes plus
frère de tes frères les hommes ». Cf.
aussi commentaire, p. 457. [Ndt :
difficulté à reprendre le verbe 
endiosarse ou le substantif 
endiosamiento, néologisme apprécié
de saint Josémaria, qui sait

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/184
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/184
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici_fr.html


pertinemment aussi utiliser les
termes classiques des Pères de
l’Église : divinizarse, divinización,
souvent employées alternativement
avec ses néologismes. On devrait
oser reproduire ce néologisme en
français. Cette langue connaît le
verbe endiabler et adopterait bien 
s’endieuser, ou l’endieusement pour
être tout à fait fidèle à saint
Josémaria. L’enthousiasme signifie
"endieusement". Les Belges utilisent
ce terme…. Cependant, autores
disputant]

(39) Cf. Del Portillo, A., Entretien, o.c.

(40) Peter Berglar interprète cela
ainsi : « Dans la campagne contre
l’Oeuvre qu’un petit nombre
d’ennemis (cependant très actif)
avait organisée dans les années
quarante, la jalousie éveillée par la
grande force d’attraction que
l’apostolat de la jeune famille
spirituelle avait partout en Espagne,



avait aussi un rôle prépondérant. De
la jalousie à l’envie il n’y a qu’un
petit pas à faire, nécessaire pour
perdre l’équilibre qui sépare la
faiblesse de la méchanceté ». Berglar,
P., L’Opus Dei et son fondateur
Josémaria Escriva de Balaguer, Paris
Mame 1992, p. 183.

41() C’est à ce moment-là que
quelques membres de l’Opus Dei
commencent à pointer dans la vie
sociale et politique. Ceux qui le
calomniaient assuraient que l’Opus
Dei agissait à travers ces personnes
avec une stratégie politique. Saint
Josémaria coupa court à cette
interprétation en défendant un
aspect essentiel de l’esprit de l’Opus
Dei. « Ça fait plus de trente ans que
j’ai dit et écrit de mille façons
différentes que l’Opus Dei n’a aucune
finalité temporelle, politique; qu’il ne
cherche exclusivement qu’à diffuser,
parmi des multitudes de toute race,
de toute condition sociale, de tous les



pays, la connaissance et la pratique
de l’amour de Jésus-Christ », Quand
le Christ passe, n. 68. Sur
l’enseignement de saint Josémaria
concernant la formation chrétienne
et la liberté en matière sociale et
politique, cf. Ángel Rodríguez Luño, 
Conscience chrétienne et culture
politique dans les enseignements de
saint Josémaria Escriva de Balaguer.
Conférence impartie lors des 46èmes
journées des Questions Pastorales, 
Secularismo y cultura de la fe, à
Castelldaura, le 25 et 26 janvier 2011;
que l’on peut trouver dans
www.fr.josemariaescriva.info

(42) Cf. pour un plus grand
approfondissement de la relation
entre liberté et mission apostolique,
Rhonheimer, M., Transformación del
mundo, La actualidad del Opus Dei,
Rialp, Madrid, 2006, cap. IV, p.
91-116.

https://www.fr.josemariaescriva.info/article/conscience-chretienne-et-culture-politique-opus-dei-san-josemaria
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/conscience-chretienne-et-culture-politique-opus-dei-san-josemaria
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/conscience-chretienne-et-culture-politique-opus-dei-san-josemaria


(43) La liberté est l’un des thèmes
centraux du message de saint
Josémaria. Le philosophe Cornelio
Fabro l’interprète ainsi : « En pleine
syntonie avec le Concile Vatican II,
qui plus est, en le dépassant pour
ainsi dire, par son audace, mgr
Escriva de Balaguer propose
précisément la liberté personnelle,
premier bien à respecter et à
encourager dans l’engagement
temporel du chrétien. ‘Ce n’est qu’en
défendant la liberté individuelle des
autres et la responsabilité
personnelle qui s’en suit, que l’on
pourra honnêtement et
chrétiennement défendre la sienne
de la même manière’ » Fabro, C., Un
maître de liberté chrétienne, «
L’Osservatore Romano », 2-VII-1977.

(44) Aujourd’hui, plus que jamais à
cause des moyens techniques de
divulgation (essentiellement la
télévision et internet), la calomnie est
plus grave parce qu’elle atteint plus



de gens et sa banalisation est plus
forte vu la fréquence et l’acceptation
de sa diffusion.

(45) Cf. Del Portillo, A., Entretien, o.c.

(46) Cf . Vazquez de Prada, A., Le
fondateur de l’Opus Dei, Tome II, o.c.
Ce sujet est largement traité p.
471-479

(47) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madrid, 1994, p.
79, témoignage de mgr. Pedro
Cantero. Cet ouvrage recueille le
témoignage de personnes qui
fréquentaient personnellement le
fondateur, qui disent combien les
calomnies étaient graves et font le
tour des attitudes que saint
Josémaria adopta vis-à-vis d’elles.

(48) Cf. Del Portillo, A., Entretien, o.c.



(49) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c., p.
23, témoignage du cardinal José
María Bueno Monreal.

(50) Les calomnies sont unies à la
première expansion puisqu’elles ont
provoqué l’inverse de l’effet
recherché : le message de l’Opus Dei
a atteint des gens et des lieux
imprévisibles.

(51) « Et il y a pire encore car il peut
se faire que ces déformations et cette
façon erronée de prendre les choses
les plus saintes pour de mauvaises
choses, s’enracinent, s’incrustent,
dans l’esprit de beaucoup de monde,
voire sans doute de toute une
génération. Et cela pourrait être la
cause d’une obstination incroyable à
ne pas reconnaître la vérité ». Lettre
29 décembre 1947/14 février 1966, n.
67, citée par Vazquez de Prada A., Le
fondateur de l’Opus Dei, II, o.c. p. 578.



(52) Articles du Postulateur, o.c. p.
328-329

(53) Del Portillo, A., Entretien, o.c.

(54) « Efforce-toi de pardonner
toujours, si besoin, à ceux qui
t’offensent, dès le premier instant car
pour grand que soit le dommage ou
l’offense qui t’est infligée, Dieu t’a
davantage pardonné à toi » Saint
Josémaria, Chemin, n. 452. Cf. le
commentaire de ce point dans 
Camino, Edición histórico-crítica, o.c.
p. 596-597

(55) Saint Josémaria, Camino, Edición
histórico-crítica, cit., commentaire au
n. 45, p. 257.

(56) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c.,
témoignage de mgr José López Ortiz,
p. 228.

(57) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c.



témoignage du P. Silvestre Sancho
Morales, O.P., p. 400. Concernant le
pardon et l’oubli, il ne s’agit pas tant
d’oublier ou de ne pas oublier,
puisqu’il y a des faits qu’on ne peut
pas effacer de la mémoire. « Il ne
s’agit pas d’oublier tout ce qui s’est
passé, mais de le relire avec des
sentiments nouveaux, en apprenant
précisément des expériences subies
que seul l’amour construit alors que
la haine provoque la destruction et la
ruine. La nouveauté libératrice du
pardon doit remplacer l’insistance
inquiétante de la vengeance ». Jean-
Paul II, Message Journée Mondiale de
la Paix, 1er janvier 1997. L’abrégé du
CÉC, au n. 595, parle aussi de la
nécessité de détacher le choix du
pardon de l’aspect émotionnel et
psychologique : « il semble
impossible de satisfaire à cette
exigence, (mais) le cœur qui s’offre à
l’Esprit Saint […] peut transformer la
blessure en compassion et l’offense
en intercession ».

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html


(58) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c., p.
202, témoignage de mgr Juan Hervás
Benet.

(59) Cf. Forge, n. 802, in fine. Après
avoir parlé de ceux qui le blessaient
comme s’ils étaient des bienfaiteurs,
il ajoute : « Et il adviendra qu’à force
de prier Dieu pour eux, tu auras de la
sympathie pour eux ».

(60) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c., p.
104, témoignage de mgr Laureano
Castán Lacoma.

(61) Saint Josémaria, Camino, Edición
histórico-crítica, o.c., n. 671. Cf aussi
le commentaire p. 773.

(62) La persécution et les calomnies
se sont violemment déchaînées à
Barcelone en 1941. En mai 1942,
saint Josémaria écrivit au directeur
du seul centre de l’Opus Dei en cette
ville : « +Que Jésus bénisse mes



enfants et me les garde. Très chers, à
la bonheur ! le Seigneur nous traite
sur le mode divin. Que puis-je vous
dire ? Soyez contents, spe gaudentes !
souffrez, pleins de charité, sans que
le moindre mot dérangeant contre
personne ne sorte de votre bouche,
in tribulatione patientes ! :
remplissez-vous d’esprit de prière,
orationi instantes ! Mes fils : on
pressent déjà l’aurore et la récolte
sera belle en cette Barcelone bénie,
en ce jour nouveau ! Soyez fidèles. Je
vous bénis et vous embrasse, votre
Père, Mariano ». Lettre à Rafael
Termes Carrero, de Madrid, le 2 mai
1942, citée en Vazquez de Prada A, Le
fondateur de l’Opus Dei, Tome II, o.c.,
p. 512 ; pour les événements de
Barcelone, cf. p. 507-514

(63) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c., p.
56, témoignage de mgr Abilio del
Campo y de la Bárcena. Dans ce sens



aussi, mgr Laureano Castán Lacoma,
p. 104.

(64) Vazquez de Prada, A., Le
fondateur de l’Opus Dei, III, o.c, où
l’on trouve le récit des voyages
apostoliques dans la Péninsule
ibérique en 1972, p. 654-668, en
Amérique du Sud et en Amérique
centrale en 1974 et 1975, p. 700-740.

(65) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c., p.
228, témoignage de mgr. José López
Ortiz.

(66) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c., p.
252, témoignage de mgr Santos Moro
Briz.

(67) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c., p.
23, témoignage du cardinal Bueno
Monreal.



(68) Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer : Un hombre de Dios, o.c., p.
79-80, témoignage de mgr Pedro
Cantero.

(69) Cf. Bauman, Z., Miedo líquido, La
sociedad contemporánea y sus
temores, Paidós, Barcelona, 2007

(70) “Je crois que le noyau de la crise
spirituelle de notre temps plonge ses
racines dans l’éclipse de la grâce du
pardon. [...]L’homme ne peut pas
supporter la morale pure et simple, il
ne peut pas en vivre, elle devient
pour lui une “loi” qui provoque
l’envie de la contredire et engendre
le péché. C’est pourquoi là où le
pardon, le vrai pardon plein
d’efficacité, n’est pas reconnu, là où
on ne croit pas en lui, il faut traiter la
morale de sorte que les conditions de
pécher ne puissent jamais se donner
pour un individu personnellement.
Grosso modo, on peut dire que
l’actuelle discussion morale tend à



délivrer les hommes de leur faute, en
faisant en sorte que les conditions de
cette possibilité ne se produisent
jamais ». Ratzinger, J., “Una
compañía en el camino” La Iglesia.
Una comunidad en camino, 5, 4, Ed.
Paulinas, Madrid 1992, p. 90.

(71) Hannah Arendt souligne que le
pardon suppose une
interdépendance des personnes et
dit : « le pardon [...] accordé dans la
solitude et l’isolement n’est pas réel
et n’a qu’un rôle de figuration pour
soi-même ». Arendt, H., La condition
humaine, o.c. p. 257.

(72) L’interdépendance de toutes les
personnes est perceptible au plan
naturel, par exemple, à la base des
Crimes contre l’Humanité où l’on voit
que celui qui les commet porte
atteinte non seulement contre un
être humain singulier, ou contre un
ordre juridique déterminé, mais
offense toute l’humanité. Le concept



de fraternité universelle est aussi
dans l’Ubuntu, trait de la vision
africaine du monde, plus connu de
nos jours à cause de son influence
dans la transition de l’Afrique du
Sud. Cf. Tutu, D., No future, o.c., p
34-36. Sur la ‘dépendance’ en tant
que concept anthropologique
important, cf. MacIntyre, A., 
Animales racionales y dependientes,
Paidós, Barcelona, 2001.

(73) Benoît XVI, Jesus de Nazareth.
Flammarion, p. 183

(74) Cf. Burggraf, J., Apprendre à
pardonner, o.c.

(75) Benoît XVI, Jésus de Nazareth,
o.c., p. 182

(76) Ibid.

(77) Pour une vision anthropologique
de l’expiation, cf. Girard, R., Je voyais
Satan, o.c.



(78) Le fait que le pardon demande
préalablement la vérité et la justice
ne ternit pas l’inconditionnalité du
pardon ni sa gratuité essentielle. Du
point de vue de l’offensé, le pardon
doit être accordé sans conditions.
C’est l’offenseur qui n’obtiendra pas
le pardon accordé, la libération de la
faute, s’il ne paie pas le coût de
l’offense avec la vérité et la
réparation. Quand tous ces éléments
sont présents, la voie est ouverte à la
réconciliation. Le pardon facilite
ainsi la voie de la justice. Cf. 
Compendium de la doctrine sociale de
l’Eglise, 2005, n. 518

(79) Cf. Lopez Guzmán, M., Desafíos
del perdón después de Auschwitz, cit.,
p. 63-121, où il y a une analyse des
faux pardons fondés sur diverses
causes.

(80) « La faute appelle la vengeance
et ainsi se crée une escalade de
l’endettement où le mal de la faute



ne cesse de croître et dont il devient
de plus en plus difficile de sortir. […]
la faute ne peut être dépassée que
par le pardon et non par la
vengeance ». Benoît XVI, Jésus de
Nazareth I, p. 181.

(81) Benoît XVI, Caritas in Veritate, n.
6.

(82) En parlant de la “périphérie”
nous faisons allusion aux œuvres
d’assistance humanitaire, aux ONG et
à d’autres mouvements. On est porté
à croire ou à agir pratiquement
comme si l’assistance était le milieu
propre aux actes gratuits alors que le
monde des relations de travail,
juridiques, économiques, serait
quant à lui le milieu des actes dus,
utiles, sans que la charité n’ait nul
besoin de les informer. En revanche,
dans le milieu humanitaire, il faut
s’en tenir avant tout à la justice, car
la « justice est la première voie de la
charité, ou comme le disait Paul VI,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html


sa « mesure minimum ». Benoît XVI, 
Caritas in Veritate, n. 6

(83) Benoît XVI, Caritas in Veritate.

(84) La famille est le lieu
paradigmatique des actes gratuits.
C’est dans ce milieu du micro-pardon,
où les plus jeunes peuvent faire
l’expérience du pardon et apprendre
à reconduire les situations pouvant
engendrer une agressivité, à éviter
les offenses. On apprend à demander
pardon, à l’accorder et à dépasser la
rancune et la vengeance, à aimer
gratuitement, à être compréhensif, à
acquérir le sens de la justice, à
respecter les autres

On doit faire aussi référence à la
solidité de la famille qui est en soi
une base d’apprentissage de l’amour
et du pardon. Dans les ruptures, les
enfants perdent souvent la référence
à l’amour et aux affects. Par ailleurs,
la famille joue un rôle unique
puisqu’elle a la possibilité de couper

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html


le courant des haines qui se
transmettent de génération en
génération, des parentes aux enfants.
Fréquemment, la rancune héritée
cohabite avec la pratique religieuse,
de sorte que l’on éduque les enfants
dans une religion dégénérée. Il est
nécessaire de purifier la mémoire
familiale.

(85) Jean-Paul II, Message Journée
mondiale de la paix, 1er janvier
1997.

(86) « Et il se passe la même chose
dans la vie commune : on commence
par un petit désagrément et on finit
par vivre dos à dos, au milieu de
l’indifférence la plus glaçante ». Saint
Josémaria, Amis de Dieu, n. 15.

(87) Cf. Sternberg, J. et Sternberg, K., 
La naturaleza, o.c., p. 258.

(88) Le pardon, tel que le
christianisme le comprend, n’est pas
une technique, une thérapie, ou une

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace_fr.html
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu/point/15


expérience salutaire même s’il peut
avoir ces effets-là. Le CÉC, dans le
contexte du pardon, commente le
précepte comme je vous ai aimés (Jn,
13-34) et dit : « Garder le
commandement du Seigneur est
impossible s’il s’agit d’imiter de
l’extérieur le modèle divin. Il s’agit
d’une participation, vitale, et née du
fond du cœur, dans la sainteté et la
miséricorde et dans l’amour de notre
Dieu ». CÉC n. 2842.

(89) Cf., par exemple, Tutu, D., No
future, o.c., p. 218-219; Sternberg, J. et
Sternberg, K., La naturaleza, o.c., p.
258-259.

(90) Le parallélisme avec les actes du
sacrement de la réconciliation
suggère que celui-ci peut être
considère le modèle du pardon, non
seulement vis-à-vis de Dieu, mais
aussi entre les personnes, les
institutions, voire les sociétés.



(91) Llano, A., Segunda navegación,
Memorias 2, Encuentro, Madrid,
2010, p. 294.

***

Jaime Cárdenas del Carre

Docteur (Université de la Sainte-
Croix, Rome)

Maître en Conflictologie (Université
Oberta de Catalunya)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/saint-josemaria-
escriva-maitre-de-pardon/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon/
https://opusdei.org/fr-ci/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon/
https://opusdei.org/fr-ci/article/saint-josemaria-escriva-maitre-de-pardon/

	Saint Josémaria Escriva, Maître de pardon

