
opusdei.org

Sacré Coeur de Jésus

Dieu le Père a bien voulu nous
accorder, avec le cœur de son
Fils, ‘infinitos dilectionis
thesauros’, d'inépuisables
trésors d'amour, de miséricorde
et de tendresse.

11/06/2015

Homélie prononcée le 17 juin 1966,
Fête du Sacré Cœur de Jésus

1. Dieu le Père a bien voulu nous
accorder, avec le cœur de son Fils, 
infinitos dilectionis thesauros,
d'inépuisables trésors d'amour, de



miséricorde et de tendresse. Si nous
voulons découvrir à quel point Dieu
nous aime — à quel point Il écoute
nos prières, et même les prévient —
il nous suffira de suivre la pensée de
saint Paul: « Lui qui n'a pas épargne
son propre Fils mais l'a livré pour
nous tous, comment avec Lui ne nous
accordera-t-Il pas toute faveur?
»( Rm 8, 32).

C'est de l'intérieur que la grâce
rénove l'homme, qu'elle le convertit
— de pécheur et de révolté qu'il était
— en serviteur bon et fidèle. Et la
source de toutes grâces, c'est l'amour
que Dieu nous porte et qu'Il nous a
révélé, non seulement en paroles
mais aussi en actes. L'amour divin
est à l'origine du fait que la seconde
Personne de la Sainte Trinité, le
Verbe, le Fils de Dieu le Père, prenne
chair, c'est-à-dire assume notre
condition humaine en tout, hormis le
péché. Et le Verbe, la parole de Dieu,



est Verbum spirans amorem, la Parole
dont procède l'Amour.

L'amour se révèle à nous dans
l'Incarnation, dans le cheminement
rédempteur de Jésus-Christ sur cette
terre, jusqu'au sacrifice suprême de
la Croix. Et sur cette Croix, il se
manifeste par un nouveau signe: «
l'un des soldats, de sa lance, lui perça
le côté et aussitôt il sortit du sang et
de l'eau » (Jn 19, 34). Sang et eau de
Jésus, qui signifient pour nous le don
poussé jusqu'à l'extrême, jusqu'au «
consummatum est » (Jn 19, 30), tout
est consomme, par amour.

En considérant une fois de plus, en
cette fête, les principaux mystères de
notre foi, nous sommes émerveilles
de découvrir combien les réalités les
plus profondes — cet amour par
lequel Dieu le Père livre son Fils, cet
amour qui incite le Fils à avancer
sereinement vers le Golgotha — se
traduisent par des gestes si proches



des hommes. Dieu ne s'adresse pas à
nous plein de puissance et de
domination. Il s'approche de nous en
prenant « la condition d'esclave et en
devenant semblable aux hommes
» (Ph 2, 7).

Jamais Jésus ne se montre lointain ou
altier, bien que, au cours de ses
années de prédication, nous le
voyions souvent profondément déçu,
car l'indignité humaine le fait
souffrir. Nous nous rendons compte
tout de suite, si nous y pensons un
peu, que la violence de ses réactions,
et de sa colère, naissent de son
amour: elles sont comme de
nouvelles invitations à nous
détourner de l'infidélité et du pêche.
« Prendrais-je donc plaisir à la mort
du méchant — oracle du Seigneur
Yahvé — et non pas plutôt à le voir se
détourner de sa conduite et vivre ?
» (Ez 18, 23). Ces mots nous
expliquent toute la vie du Christ, ils
nous font comprendre pour quoi Il



s'est présente à nous avec un Cœur
de chair, avec un Cœur comme le
notre, preuve évidente de son amour
et témoignage constant du mystère
inconcevable de la charité divine.

Connaître le Cœur du Christ Jésus

2. je ne peux résister au désir de vous
confier quelque chose qui est pour
moi à la fois une peine et un
stimulant: la pensée qu'il y a encore
tant d'hommes qui ne connaissent
pas le Christ, qui n'ont même pas
l'avant-goût de ce bonheur intime
qui nous attend au ciel, et qui
cheminent sur terre comme des
aveugles à la recherche d'une joie
dont ils ignorent le vrai nom, ou bien
égarés sur des voies qui les éloignent
de plus en plus du vrai bonheur.
Comme l'on comprend ce qu'a dû
ressentir l'apôtre Paul, dans cette
nuit qu'il passa à Troade, lorsque,
parmi ses rêves, surgit cette vision: «
un Macédonien était là, debout, qui



lui adressait cette prière: “ Passe en
Macédoine, viens à notre secours! ”
Aussitôt après cette vision, ils
cherchèrent — Paul et Timothée — à
partir pour la Macédoine, persuadés
que Dieu les appelait à l'évangéliser
» (Ac 16, 9-10).

Ne sentez-vous pas, vous aussi, que
Dieu nous appelle, qu'Il nous pousse
— à travers tout ce qui se passe
autour de nous — à proclamer la
Bonne Nouvelle de la venue de
Jésus ? Mais nous, les chrétiens, nous
enlevons bien souvent à notre
vocation de sa grandeur, nous
sombrons dans la superficialité, nous
perdons notre temps en polémiques
et en rancœurs. Quand il ne s'agit
pas, ce qui est pire encore, du
scandale hypocrite de certains,
devant d'autres manières que la leur
de vivre tel ou tel aspect de la foi,
telle ou telle dévotion. Alors, au lieu
d'ouvrir eux-mêmes un chemin, et de
s'efforcer de vivre selon ce qui leur



semble être bon, ils se consacrent à
critiquer et à détruire. Il peut bien
sûr apparaître, et il apparaît en fait,
des déficiences dans la vie des
chrétiens. Mais l'important, ce n'est
pas nous, ni nos misères: la seule
réalité qui compte, c'est Jésus. C'est
du Christ que nous devons parler,
non de nous-mêmes.

Ce sont certains commentaires
relatifs à une prétendue crise de la
dévotion au Sacré Cœur de Jésus, qui
m'ont inspire les réflexions que je
viens de faire. Cette crise n'existe
pas; la vraie dévotion fut et reste
toujours une attitude vivante, pleine
de sens humain et de sens
surnaturel. Ses fruits ont été et sont
toujours savoureux: la conversion, le
don de soi, l'accomplissement de la
volonté de Dieu, la pénétration, à la
lumière de l'amour, des mystères de
la Rédemption.



Je n'en dirai pas autant, par contre,
des manifestations de
sentimentalisme inefficace, à force
de carence de doctrine et d'excès de
piétisme. Elles ne me plaisent pas
non plus, ces images maniérées, ces
figures du Sacré-Cœur incapables de
suggérer une dévotion sincère à des
personnes douées de bon sens
surnaturel chrétien. Mais ce n'est pas
faire preuve d'une logique
rigoureuse que de faire de certains
usages abusifs, qui finissent par
disparaître d'eux-mêmes, un
problème doctrinal et théologique.

Si l'on peut parler de crise, c'est du
cœur des hommes qu'elle naît, car ils
n'arrivent pas — par myopie, par
égoïsme, par étroitesse de vue — à
entrevoir l'insondable amour de
Notre Seigneur Jésus-Christ. Dès
l'institution de la fête d'aujourd'hui,
la liturgie de la sainte Eglise a su
offrir un aliment à la véritable piété,
en choisissant pour la lecture de la



Messe, un passage des épîtres de
saint Paul qui nous propose tout un
programme de vie contemplative —
connaissance et amour, prière et vie
— à partir de cette dévotion au Cœur
de Jésus. C'est Dieu lui-même qui, par
la bouche de son Apôtre, nous invite
à nous avancer sur ce chemin: « Que
le Christ habite en vos cœurs par la
foi, et que vous soyez enracines,
fondes dans l'amour. Ainsi vous
recevrez la force de comprendre,
avec tous les saints, ce qu'est la
Largeur, la Longueur, la Hauteur et
la Profondeur, vous connaîtrez
l'amour du Christ, qui surpasse toute
connaissance, et vous entrerez par
votre plénitude dans toute la
Plénitude de Dieu » (Ep 3, 17-19).

Cette plénitude de Dieu nous est
révélée et conférée dans le Christ,
dans l'Amour du Christ, dans le Cœur
du Christ. Car c'est le Cœur de Celui
en qui « habite, corporellement,
toute la Plénitude de la Divinité » (Col



2, 9). Voilà pourquoi, si nous
perdions de vue ce grand dessein de
Dieu — ce courant d'amour instauré
dans le monde par l'Incarnation, la
Rédemption et la Pentecôte — nous
ne comprendrions plus les
délicatesses du Cœur du Seigneur.

La vraie dévotion au Cœur du
Christ

3. Conservons présente à l'esprit la
richesse que renferment ces mots:
Cœur Sacré de Jésus. Lorsque nous
parlons du cœur humain, nous ne
faisons pas seulement allusion aux
sentiments, nous pensons à la
personne tout entière qui fréquente,
qui aime, qui chérit les autres. Et
dans la bouche des hommes qui ont
recueilli l'Ecriture Sainte pour que
nous puissions mieux comprendre
les mystères divins, le cœur est
considéré comme le résumé, la
source, l'expression, le fond ultime
des pensées, des paroles et des actes.



Un homme vaut ce que vaut son
cœur, disons-nous encore
aujourd'hui.

C'est du cœur que viennent la joie: «
Que mon cœur exulte, admis en ton
salut » (Ps 12, 6); le repentir: « Mon
cœur est pareil à la cire, il fond au
milieu de mes viscères » (Ps 21, 15);
la louange de Dieu: « Mon cœur a
frémi de paroles belles » (Ps 44, 2); la
décision d'écouter le Seigneur: « Mon
cœur est prêt, ô Dieu, mon cœur est
prêt » (Ps 56, 8); la veille, entretenue
par l'amour: « Je dors, mais mon
cœur veille » (Ct 5, 2). Et tout autant
le doute, la crainte: « Que votre cœur
cesse de se troubler, croyez en Dieu,
croyez en moi » (Jn 14, 1).

Le cœur ne ressent pas seulement les
choses: il sait, il comprend. La loi de
Dieu est déposée en lui, c'est en lui
qu'elle demeure inscrite. L'Ecriture
ajoute encore: « C'est du trop-plein
du cœur que la bouche parle » (Mt



12, 34). Le Seigneur jette à la face de
certains scribes: « Pourquoi ces
mauvais sentiments dans vos
cœurs ? » (Mt 9, 4). Et pour
condenser tous les péchés que
l'homme peut commettre, Il affirme:
« Du cœur, en effet, procèdent
mauvais desseins, meurtres,
adultères, débauches, vols, faux
témoignages, diffamations » (Mt 15,
19).

Quand la Sainte Ecriture parle du
cœur, il ne s'agit pas d'un sentiment
passager, provoquant l'émotion ou
les larmes. On parle du cœur pour
désigner la personne tout entière
orientée — corps et âme — comme le
Christ Jésus Lui-même l'a montré,
vers ce qu'elle considère comme son
bien: « Car là où est ton trésor, là
aussi sera ton cœur » (Mt 6, 21).

C'est pourquoi, en parlant
maintenant du Cœur de Jésus, nous
donnons tout son poids à cette



certitude de l'amour de Dieu et à la
vérité de son don à notre égard.
Recommander la dévotion à ce Cœur
Sacre, c'est nous recommander de
nous diriger nous-mêmes avec
absolument tout ce que nous
sommes: âme, sentiments, pensées,
paroles, actions, peines et joies, vers
Jésus tout entier.

La vraie dévotion au Cœur de Jésus
consiste à connaître Dieu, à nous
connaître nous-mêmes, à fixer notre
regard sur Jésus, à recourir à Celui
qui nous encourage, nous enseigne et
nous guide. Cette dévotion n'est
superficielle que pour l'homme qui,
faute de n'être pas parvenu à être
vraiment humain, n'arrive pas à
pénétrer la réalité du Dieu incarné.

4. Jésus sur la Croix, le cœur
transpercé d'Amour pour les
hommes; voilà une réponse
éloquente — les paroles sont
superflues — à notre question sur la



valeur des choses et des personnes.
Les hommes, leur vie, leur bonheur
ont une telle valeur que le Fils de
Dieu Lui-même se livre pour les
racheter, les purifier, les élever. « Qui
sera incapable d'aimer son Cœur si
meurtri ? » se demandait, face à cela,
une âme contemplative. « Qui donc
ne rendra Amour pour Amour? » —
poursuivait-elle —. « Qui n'étreindra
un Cœur si pur? Nous qui sommes de
chair, nous paierons Amour pour
Amour, nous étreindrons notre
blesse, celui dont les impies ont
transperce les mains et les pieds, le
coté et le Cœur. Prions pour qu'Il
daigne ceindre notre cœur des liens
de son amour et le frapper d'une
lance, car il est encore plein de
rudesse, inaccessible au repentir
» (Saint Bonaventure, Vitis mystica, 3,
11 ).

Ce sont là, depuis toujours, des
pensées, des sentiments riches
d'affection, des propos que les âmes



vibrantes d'amour ont adresse à
Jésus. Mais pour bien comprendre ce
langage, pour savoir vraiment ce
qu'est le cœur humain, le Cœur du
Christ et l'amour de Dieu, nous avons
besoin de foi, nous avons besoin
d'humilité. C'est dans sa foi et son
humilité que saint Augustin nous a
légué ces paroles fameuses dans tout
l'univers: « Tu nous a créés, Seigneur,
pour être à toi, et notre pas de repos
jusqu'à ce qu'il repose cœur ne
connaît en toi » (Saint Augustin, 
Confessiones, I, 1, 1).

Lorsqu'il fait bon marché de
l'humilité, l'homme s'arroge le droit
de prendre possession de Dieu, mais
il ne le fait pas selon cette voie divine
que le Christ Lui-même nous a
ouverte en disant: « Prenez et
mangez, car ceci est mon Corps » (1
Co 11, 24): il s'efforce, au contraire,
de réduire la grandeur divine à ses
dimensions purement humaines. La
raison, cette froide et aveugle raison



qui n'est ni l'intelligence procédant
de la foi, ni la droite intelligence de la
créature capable de goûter et d'aimer
les choses, devient déraison pour qui
veut tout soumettre à la pauvreté de
ses expériences habituelles,
lesquelles rapetissent la vérité
surhumaine et revêtent le cœur de
l'homme d'une caparace qui le rend
insensible aux motions de l'Esprit
Saint. Notre pauvre intelligence
serait perdue sans le mystérieux
pouvoir de Dieu qui fait éclater les
frontières de notre misère: « Et je
vous donnerai un cœur nouveau, je
mettrai en vous un esprit nouveau,
j'ôterai de votre chair le cœur de
pierre et je vous donnerai un cœur
de chair » (Ez 36, 26). Alors notre
âme retrouvera la lumière et se
remplira de joie, à la vue des
promesses de l'Ecriture Sainte.

« Car je sais, moi, le dessein que je
forme pour vous, oracle de Yahvé —,
dessein de paix et non de malheur



» (Jr 29, 11), a déclaré le Seigneur par
la bouche du prophète Jérémie. La
liturgie applique ces paroles à Jésus,
parce qu'il nous apparaît clairement
que c'est en Lui que Dieu nous aime
de cette manière. Il ne vient pas nous
condamner, nous jeter à la face notre
indigence, notre mesquinerie: Il
vient nous sauver, nous pardonner,
nous excuser, nous apporter la paix
et la joie.

Si nous acceptons cette merveilleuse
relation entre le Seigneur et ses
enfants, nos cœurs changeront
nécessairement. Nous découvrirons,
sous nos yeux, un panorama
absolument nouveau, tout en relief,
en profondeur et en lumière.

Apporter aux autres l'Amour du
Christ

5. Mais notez bien que Dieu ne nous
dit pas: au lieu de votre cœur, je vous
donnerai la volonté d'un pur esprit.
Non. Il nous donne un cœur, et un



cœur de chair, comme celui du
Christ.

Je n'ai pas un cœur pour aimer Dieu
et un autre pour aimer autrui, en ce
monde. C'est avec le même cœur qui
m'a fait aimer mes parents et qui m'a
fait aimer mes amis que j'aime le
Christ, le Père, l'Esprit Saint et Sainte
Marie. je ne me lasserai jamais de le
répéter: nous devons être très
humains; sinon, nous ne pourrions
pas non plus être divins.

L'amour humain, l'amour d'ici-bas,
sur cette terre, nous aide, lorsqu'il est
authentique, à savourer l'amour
divin. Nous entrevoyons ainsi
l'amour qui nous fera jouir de Dieu et
celui qui nous unira là-haut, dans le
ciel, lorsque le Seigneur sera « tout
en tous » (1 Co 15, 28). Si nous
commençons à comprendre ce qu'est
l'amour divin, nous inclinerons à
nous montrer en toutes occasions



plus disposés à la compassion, à la
générosité, au don de nous-mêmes.

Nous devons donner ce que nous
avons reçu, apprendre aux autres ce
que nous avons appris; les faire
participer — sans vanité, avec
simplicité — à cette connaissance de
l'amour du Christ. En réalisant
chacun votre travail, en exerçant
votre profession dans la société, vous
pouvez et vous devez transformer
totalement vos occupations en
occasions de servir. Ce travail
soigneusement achevé, qui progresse
en faisant progresser, qui tient
compte des découvertes de la culture
et de la technique, remplit une
importante fonction, au profit de
l'humanité tout entière, pour peu que
nous soyons mus par la générosité et
non par l'égoïsme, par le désir du
bien de tous et non par le profit
personnel: c'est-à-dire s'il est
impregné d'un sens chrétien de
l'existence.



Au sein de ce travail, dans la trame
même des relations humaines, vous
devez faire preuve de la charité du
Christ et de ses fruits d'amitié, de
compréhension, d'affection humaine,
de paix. De même que le Christ est
passe « en faisant le bien » (Ac 10, 38)
sur tous les chemins de Palestine,
vous devez vous aussi répandre avec
générosité une semence de paix tout
au long de ces chemins humains qui
sont la famille, la société civile, les
relations nées de votre travail
quotidien, la culture, les loisirs. Ce
sera la meilleure preuve de ce qu'en
votre cœur s'est instauré le Royaume
de Dieu: « Nous savons, nous, que
nous sommes passes de la mort à la
vie, parce que nous aimons nos
frères » (1 Jn, 3, 14) écrit l'apôtre
saint Jean.

Mais nul ne vit de cet amour s'il ne se
forme à l'école du Cœur du Christ. Ce
n'est qu'en fixant notre regard sur le
Cœur du Christ, et en le contemplant,



que nous arriverons à libérer le
nôtre de la haine et de l'indifférence:
ce n'est qu'ainsi que nous saurons
réagir d'une manière chrétienne aux
souffrances et à la douleur d'autrui.

Rappelez-vous la scène que nous
décrit saint Luc, lorsque le Christ
approchait de la ville de Naïm. Jésus
observait ce cortège endeuillé qu'il
croisait par hasard. Il aurait pu
passer outre, ou bien attendre un
appel, une requête. Pourtant Il ne
s'éloigna ni ne demeura dans
l'attente. Il prit l'initiative, touché par
l'affliction d'une veuve qui avait
perdu le seul être qui lui restait, son
fils.

L'évangéliste précise que Jésus fut
touché de compassion: Il a peut-être
été envahi par une émotion sensible,
à la mort de Lazare. Jésus n'était pas,
Jésus n'est pas insensible à la
douleur. Il ne l'est pas non plus à
celle qui naît de l'amour, pas plus



qu'Il ne prend plaisir à séparer les
enfants des parents: Il exerce son
pouvoir sur la mort pour donner la
vie, afin que ceux qui s'aiment
restent proches les uns des autres, en
exigeant avant, et en même temps, la
prééminence due à l'Amour divin qui
doit marquer toute existence
authentiquement chrétienne.

Le Christ sait bien qu'une multitude
l'entoure qui, saisie par le miracle,
proclamera l'événement dans toute
la contrée. Mais le Seigneur n'agit pas
par artifice, pour la beauté du geste:
Il se sent, tout simplement, affecté
par la souffrance de cette femme, et
Il ne peut s'empêcher de la consoler.
Il s'approcha d'elle en disant en effet:
« ne pleure pas » (Lc 7, 13). Cela
revenait à lui dire: je ne veux pas te
voir en pleurs, car je suis venu sur
cette terre pour apporter la joie et la
paix. Ensuite vient le miracle, cette
manifestation du pouvoir du Christ-
Dieu. Mais c'est bien avant que son



âme a ressenti cette émotion, signe
manifeste de la tendresse du Cœur
du Christ-Homme.

6. Si nous ne l'apprenons pas de
Jésus, jamais nous n'aimerons. Si
nous pensions, comme certains, que
garder un cœur pur et digne de Dieu,
consiste à le préserver, à ne pas le
contaminer au contact de sentiments
intensément humains, il en
résulterait logiquement que nous
serions insensibles à la douleur des
autres. Nous ne serions plus capables
que d'une charité officielle, sèche,
sans âme, et non de la véritable
charité de Jésus-Christ, qui est
tendresse et chaleur humaine. Et je
ne veux pas par là donner créance à
des fausses théories qui sont en fait
de tristes excuses pour dévier les
cœurs — en les écartant de Dieu — et
les conduire au danger et à la
perdition.



En cette fête d'aujourd'hui, nous
devons demander au Seigneur qu'Il
nous accorde un cœur bon, capable
de sentir s'éveiller en lui la
compassion à l'égard des peines des
créatures, capable de comprendre
que, pour porter remède aux
tourments qui assaillent, et bien
souvent angoissent, les âmes en ce
monde, le véritable baume est
l'amour, la charité: toutes les autres
consolations servent à peine à
distraire un moment pour ne laisser,
plus tard, qu'amertume et désespoir.

Si nous voulons aider les autres, nous
devons les aimer — j'insiste — d'un
amour fait de compréhension, de
don de soi, d'affection et d'humilité
volontaire. Alors nous comprendrons
pourquoi le Seigneur a choisi de
résumer toute la Loi en ce double
commandement qui n'en fait, en
réalité, qu'un seul et unique: l'amour
de Dieu et l'amour du prochain, de
tout notre cœur.



Vous allez peut-être penser,
maintenant, que souvent, nous, les
chrétiens — non pas les autres, mais
toi et moi —, nous oublions les
applications les plus élémentaires de
ce devoir. Vous pensez peut-être à
tant d'injustices auxquelles on ne
porte nul remède, à ces abus qui
restent impunis, à ces situations
injustes qui se transmettent d'une
génération à l'autre sans que l'on
songe à leur apporter une solution
radicale.

Je ne peux vous proposer une
manière concrète de résoudre ces
problèmes — et d'ailleurs je n'ai pas
à le faire. Mais, en tant que prêtre du
Christ, il est de mon devoir de vous
rappeler ce que dit la Sainte Ecriture.
Méditez, dans la scène du jugement
que Jésus Lui-même a décrite, ce: «
Allez loin de moi, maudits, dans le
feu éternel qui a été prépare par le
Diable et ses anges. Car j'ai eu faim et
vous ne m'avez pas donné à manger,



j'ai eu soif et vous ne m'avez pas
donne à boire, j'étais un étranger et
vous ne m'avez pas accueilli, nu et
vous ne m'avez pas vêtu, malade et
prisonnier, et vous ne m'avez pas
visité » (Mt 25, 41-43).

Un homme ou une société qui
demeure passif devant les
tribulations ou les injustices, qui ne
s'efforce pas de les soulager, n'est pas
à la mesure de l'amour du Cœur du
Christ. Les chrétiens — tout en
conservant leur liberté d'étudier et
de mettre en oeuvre différentes
solutions, en fonction d'un
pluralisme légitime —, doivent avoir
en commun ce même désir de servir
l'humanité. Sinon, leur christianisme
ne sera pas la Parole et la Vie de
Jésus: ce sera un déguisement, une
mascarade devant Dieu et devant les
hommes.

La paix du Christ



7. Mais je dois, en outre, vous
proposer une autre considération:
nous devons lutter sans défaillance
pour faire le bien, justement parce
que nous savons combien il nous est
difficile, à nous les hommes, de nous
décider sérieusement à pratiquer la
justice; et il s'en faut de beaucoup
que la vie des hommes soit inspirée
par l'amour plutôt que par la haine
ou l'indifférence! Il ne nous échappe
pas davantage que, même si nous
parvenons à assurer une raisonnable
distribution des biens et une
harmonieuse organisation de la
société, nous n'aurons pas éliminé
pour autant la douleur due à la
maladie, à l'incompréhension ou à la
solitude, à la mort des êtres que nous
chérissons, à la conscience que nous
avons de nos propres limitations.

Face à tous ces maux de la vie, le
chrétien n'a qu'une réponse possible,
mais c'est une réponse définitive: le
Christ sur la Croix; Dieu qui souffre



et qui meurt, Dieu qui nous offre son
cœur, qu'une lance a percé, par
amour pour nous tous. Notre
Seigneur déteste les injustices et
condamne celui qui les commet.
Mais, comme Il respecte la liberté de
chaque individu, Il permet qu'elles
existent. Dieu Notre Seigneur ne
provoque pas la douleur de ses
créatures, mais Il la tolère parce que
— à la suite du péché originel — elle
fait partie de la condition humaine.
Et pourtant, son Cœur plein d'Amour
pour les hommes l'a incité à charger
la Croix sur ses épaules, avec toutes
ces tortures que sont notre
souffrance, notre tristesse, notre
angoisse, notre faim et notre soif de
justice.

L'enseignement du christianisme sur
la douleur ne constitue pas un
programme de consolations faciles.
C'est d'abord une doctrine
d'acceptation de cette douleur,
inhérente à toute la vie humaine. je



ne peux pas vous dissimuler — non
sans joie, car j'ai toujours prêché
dans ce sens et je me suis efforcé de
vivre en sachant que là où se trouve
la Croix, se trouve Jésus-Christ,
l'Amour incarné — que la douleur
s'est introduite bien des fois dans ma
vie: plus d'une fois, j'ai eu envie de
pleurer. En d'autres moments, J'ai
senti croître en moi un lourd
désarroi face à l'injustice et au mal.
Et j'ai constaté avec amertume mon
impuissance, et que, malgré mes
désirs et mes efforts, je ne parvenais
pas à remédier à ces situations
injustes.

Quand je vous parle de la douleur, ce
n'est pas simple théorie. Et le ne me
contente pas non plus de faire appel
à l'expérience des autres, quand je
vous affirme: si, face à la réalité de la
souffrance, vous sentez parfois votre
âme vaciller, il n'y a qu'un remède:
regarder le Christ. La scène du
Calvaire atteste aux yeux de tous que



les afflictions doivent être sanctifiées
en union avec la Croix.

Car si nos épreuves sont assumées
chrétiennement, elles ont valeur de
réparation, de rachat de nos fautes,
de participation au destin et à la vie
de Jésus, qui a voulu, par amour des
hommes, éprouver toutes les formes
de douleurs et tous les genres de
tourments. Il est né, Il a vécu, Il est
mort dans la pauvreté; Il a été
attaqué, insulté, diffamé, calomnié et
condamné injustement; Il a connu la
trahison, l'abandon de ses disciples;
Il a fait l'amère expérience de la
solitude, du châtiment et de la mort.
Aujourd'hui encore, le Christ
continue à souffrir dans ses
membres, dans l'humanité tout
entière qui peuple cette terre et dont
Il est la Tête, le Fils premier-ne, et le
Rédempteur.

La douleur entre dans les plans de
Dieu. Voilà la réalité, quoiqu'il nous



en coûte de le comprendre. A Jésus-
Christ aussi, parce qu'Il était homme,
elle fut difficilement supportable: «
Père si tu le veux, éloigne de moi
cette coupe! Cependant que ce ne soit
pas ma volonté qui se fasse, mais la
tienne » (Lc 22, 42). C'est dans cette
tension, entre le supplice et
l'acceptation de la volonté du Père,
que Jésus marche sereinement vers
la mort, en pardonnant à ceux qui le
crucifient.

Pourtant, le fait de reconnaître le
sens surnaturel de la douleur,
représente, en même temps, la
conquête suprême. Jésus, en
mourant sur la Croix, a vaincu la
mort; Dieu tire de la mort la vie. Il
n'est pas digne d'un enfant de Dieu
de se résigner à cette tragique
mésaventure; il doit au contraire se
réjouir par avance de la victoire. Au
nom de l'amour victorieux du Christ,
nous les chrétiens, nous devons nous
élancer sur tous les chemins de la



terre pour devenir par nos paroles et
par nos actes des semeurs de paix et
de joie. Nous devons lutter —
pacifiquement — contre le mal,
contre l'injustice, contre le péché,
afin de proclamer par là que
l'actuelle condition humaine n'est
pas définitive; que l'amour de Dieu,
constamment manifeste dans le
Cœur du Christ, assurera le triomphe
glorieux et spirituel de l'humanité.

8. Nous évoquions tout à l'heure les
événements de Naïm. Nous
pourrions, maintenant, en citer
d'autres, car les Evangiles abondent
en scènes semblables. Ces récits ont
touche, et ils ne cesseront pas de le
faire, le cœur des hommes, car ils ne
traduisent pas seulement la
compassion d'un homme pour ses
semblables: ce qu'ils révèlent
essentiellement, c'est l'immense
charité du Seigneur. Le Cœur de
Jésus, c'est le cœur de Dieu incarne,
l'Emmanuel, Dieu avec nous.



L'Eglise, unie au Christ, naît d'un
Cœur blesse. De ce Cœur transperce
de part en part, nous arrive la Vie.
Comment ne pas rappeler ici, ne
serait-ce qu'au passage, les
sacrements, à travers lesquels Dieu
agit en nous et nous fait participer à
la force rédemptrice du Christ?
Comment ne pas rappeler avec une
gratitude particulière le très Saint
Sacrement de l'Eucharistie, le Saint
Sacrifice du Calvaire et son constant
renouvellement sous une forme non
sanglante dans notre Messe ? Jésus
s'offre à nous comme aliment: parce
que Jésus est venu à nous, tout a
changé, et nous recevons des forces
— l'aide de l'Esprit Saint — qui
comblent notre âme, dirigent nos
actions, notre manière de penser et
de sentir. Le Cœur du Christ est pour
le chrétien une source de paix.

Ce don de soi que le Seigneur nous
demande, n'est pas seulement fonde
sur nos désirs, ni sur nos forces, dont



nous éprouvons si souvent la
limitation et l'impuissance. Il prend
appui en tout premier lieu sur les
grâces que nous a obtenues l'amour
du Cœur de Dieu fait Homme. Voila
pourquoi nous pouvons et nous
devons persévérer dans cette vie
intérieure propre aux enfants du
Père qui est aux Cieux, sans admettre
ni découragement, ni lassitude.
J'aime montrer comment le chrétien,
dans son existence ordinaire et
courante, dans les plus petits détails,
dans les circonstances normales de
sa journée, met en oeuvre la foi,
l'espérance et la charité, qui sont les
ressorts essentiels de l'âme soutenue
par l'aide divine; et comment, dans la
pratique de ces vertus théologales, il
rencontre la joie, la force et la
sérénité.

Voilà quels sont les fruits de la paix
du Christ, de cette paix qui nous est
apportée par son Cœur Sacre. Car —
redisons-le une fois de plus —



l'amour de Jésus pour les hommes,
est un aspect insondable du mystère
divin, de l'amour du Fils pour le Père
et pour l'Esprit Saint. L'Esprit Saint ce
lien d'amour entre le Père et le Fils,
trouve dans le Verbe un Cœur
humain.

Il n'est pas question de parler de ces
réalités fondamentales de notre foi
sans éprouver la limitation de notre
intelligence et sans mesurer les
grandeurs de la Révélation. Mais si
nous ne pouvons pas pleinement
embrasser ces vérités, même si
devant elles notre raison reste saisie,
nous les croyons humblement et
fermement; nous savons bien, forts
du témoignage du Christ, qu'elles
existent. Que l'amour, au sein de la
Trinité, se répand sur tous les
hommes à travers l'Amour du Cœur
de Jésus!

9. Vivre dans le Cœur de Jésus, nous
unir intimement à Lui, c'est donc



devenir la demeure de Dieu. « Celui
qui m'aime sera aimé de mon Père
» (Jn 14, 21), nous a annoncé le
Seigneur. Le Christ et le Père, dans le
Saint-Esprit, viennent donc dans
notre âme pour y établir leur
demeure.

Lorsque nous comprenons — si peu
que ce soit ces verités fondamentales,
notre manière d'être se transforme.
Nous avons faim de Dieu, et nous
faisons nôtres ces paroles du
Psaume: « Mon Dieu, je te cherche de
tous mes sens, mon âme a soif de toi,
après toi languit ma chair, terre
sèche, altérée, sans eau » (Cf. Ps 62,
2 ). Et Jésus, qui a suscité Lui-même
ces élans, vient à notre rencontre
pour nous dire: « Si quelqu'un a soif,
qu'il vienne à moi et qu'il boive, celui
qui croit en moi » (Jn 7, 37). Il nous
offre son Cœur pour que nous
trouvions le repos et la force. Si nous
accueillons son appel, nous
éprouverons la vérité de ses paroles:



notre faim, notre soif croîtront au
point de désirer que Dieu établisse
en notre cœur le lieu de son repos et
qu'Il n'éloigne pas de nous sa chaleur
et sa lumière.

Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur ? Je suis venu
apporter le feu sur la terre, et comme
je voudrais que déjà il fût allumé !
(Lc 12, 49 ). Nous nous sommes
rapprochés un peu de ce feu de
l'amour divin; que son impulsion
ébranle nos vies, nous pousse à
transmettre le feu divin d'une
extrémité à l'autre du monde, pour le
répandre chez ceux qui nous
entourent: afin qu'eux aussi
découvrent la paix du Christ et, avec
elle, le bonheur. Un chrétien qui vit
uni au Cœur de Jésus, ne peut avoir
d'autre but que la paix dans la
société, la paix dans l'Eglise, la paix
dans son âme, la paix de Dieu, qui
sera consommée lorsque son Règne
viendra jusqu'à nous.



Marie, Regina pacis, Reine de la Paix,
toi qui as eu la foi, toi qui as cru à
l'accomplissement de la promesse de
l'ange, aide-nous à croître dans la foi,
à être fermes dans l'espérance, à
pénétrer profondément dans
l'Amour. Car c'est bien ce qu'attend
de nous aujourd'hui ton Fils, lorsqu'Il
nous révèle son Cœur Très Sacre.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/sacre-coeur-de-
jesus/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/sacre-coeur-de-jesus/
https://opusdei.org/fr-ci/article/sacre-coeur-de-jesus/
https://opusdei.org/fr-ci/article/sacre-coeur-de-jesus/

	Sacré Coeur de Jésus

