
opusdei.org

Prêtres numéraires
et agrégés : afin que
les autres brillent

Les prêtres incardinés dans la
prélature de l'Opus Dei ont une
mission de service dédiée à la
promotion de la sainteté et de
l'apostolat des autres membres
de l'Œuvre et de ceux qui
participent aux activités de
l'Opus Dei.

27/06/2024

L’aventure des douze apôtres a
commencé lorsqu’ils ont vu Jésus



transformer l’eau en vin au cours
d'un mariage ; plus tard, en le voyant
pardonner aux pécheurs et imposer
les mains aux malades. Ils ont
apporté leur collaboration directe
quand il a fallu nourrir la multitude
et ils ont écouté le discours du pain
de vie. La miséricorde envers toutes
les personnes a été une leçon
quotidienne pour ce groupe que
Jésus a choisi parmi ceux qui le
suivaient, des hommes et des
femmes enthousiasmés par sa
personne.

Après trois ans, les apôtres arrivent à
Jérusalem pour la Pâque. Ils sont
riches de la précieuse expérience de
tout ce temps partagé avec le
Seigneur, mais leur foi n’est pas
encore mûre ; il leur manque la leçon
de la Croix et l’expérience de la
Résurrection. En ces jours-là, dans le
Cénacle, Jésus institue l’Eucharistie
sous leurs yeux. Et dans cette même
salle, il les consacre prêtres pour



qu’ils perpétuent son sacrifice
d’amour au fil des siècles.

« Faites ceci en mémoire de moi » (Lc
22, 19) : ces mots se sont imprimés
dans leur cœur, et ils sont parvenus
dans toute leur force jusqu’à nous.
Depuis lors, obéissant à ce
commandement, les prêtres les
répètent, pleins d’admiration et de
reconnaissance, dans la célébration
eucharistique. Jésus laisse ce qu’il y a
de plus saint — son corps et son sang
— aux mains d’hommes comme les
autres, et il les envoie pour lier et
délier sur la terre, exerçant leur
fonction sacerdotale en faveur des
hommes (cf. Mt 16, 19). Par volonté
du Christ, ce sacerdoce ministériel
est une réalité essentielle : sans lui, il
n’y aurait pas d’Église.

Prêtres avec le charisme du 2
octobre[1]

Faisons un saut dans le temps de la
Jérusalem du Ier siècle au Madrid du



XXe siècle. L’Opus Dei fait ses
premiers pas, et saint Josémaria
partage ce charisme naissant avec
des prêtres diocésains dont il est
l’ami et à qui il demande de
collaborer à son apostolat.
Cependant, la plupart de ces bons
prêtres ne réussissent pas à faire leur
la lumière que Dieu a donnée à saint
Josémaria et se détachent
progressivement de ses activités[2]. Le
fondateur comprend que les prêtres,
dont cette famille a besoin à plein
temps, doivent provenir des laïcs qui
s’y incorporent et vivent cette
vocation. Il demande très tôt à
certains d’entre eux s’ils sont
librement disposés à envisager
l’appel de Dieu au sacerdoce, afin de
servir d’une nouvelle façon la famille
qui vient de naître. Quelques années
plus tard, en 1943, saint Josémaria
reçoit une lumière qui résout la
question de leur incardination dans
l’Œuvre ; et, à partir de 1944, des
fidèles laïcs commencent à recevoir



l’ordination sacerdotale en groupes
plus ou moins nombreux. Des
décennies plus tard, après la mort de
saint Josémaria, le bienheureux
Alvaro étant à la tête de l’Opus Dei,
des agrégés reçoivent aussi pour la
première fois l’ordination.

Saint Josémaria a écrit trois lettres à
ses fils prêtres, dans lesquelles il
énumère les traits spécifiques du
sacerdoce de ces numéraires et
agrégés dans l’Œuvre[3]. Quand il
écrit la troisième de ces lettres, en
1956, treize ans se sont déjà écoulés
depuis l’ordination des trois
premiers prêtres — Alvaro del
Portillo, José Luis Muzquiz et José
Maria Hernandez Garnica — et plus
de 150 numéraires ont déjà été
ordonnés. Ces documents apportent
des réponses aux questions les plus
importantes sur leur identité
spécifique, sur leur mission pastorale
et, enfin, sur leur style de vie, compte



tenu de leur vocation dans l’Opus
Dei.

Tout change et rien ne change

Bien avant de discerner leur
éventuel appel au sacerdoce, les
numéraires et les agrégés ont déjà
accueilli le don du célibat dans leur
vocation. Jusqu’à leur ordination,
l’appel divin les a poussés à imiter la
vie cachée du Christ, ses années de
travail intense et d’évangélisation. Ils
sont des chrétiens courants, comme
tous dans l’Œuvre, qui cherchent à
vivre avec une âme vraiment
sacerdotale : ils offrent à Dieu toute
leur existence comme une offrande
vivante, sainte et qui lui soit agréable
(cf. Rm 12, 1), communiquant la vie
du Christ à leurs amis et
connaissances. Que signifie donc le
sacerdoce pour ces hommes
célibataires qui, durant des années,
ont cherché à vivre comme des
apôtres sur leurs lieux de travail ?



D’un côté, tout change, parce que la
transformation qu’opère le
sacrement est radicale. L’ordination
sacerdotale donne un nouveau sens à
leur vie, il les convertit en ministres
des mystères de Dieu (cf. 1 Co 4, 1) ; il
les revêt d’une nouvelle façon d’être
et de se situer dans le monde,
incarnant l’unique sacerdoce de
Jésus Christ (cf. He 5, 1). Ils sont
ordonnés, comme le dit saint
Josémaria, « pour être, rien de plus et
rien de moins que des prêtres, des
prêtres à cent pour cent »[4]. Pourtant,
même si tout change, rien ne change
quant à l’essentiel de leur vocation à
l’Œuvre. Le don d’eux-mêmes au
Christ et leur engagement dans
l’Église sont réaffirmés. C’est
pourquoi, les numéraires et les
agrégés appelés au sacerdoce ne
souffrent pas de « crise d’identité ;
leur vocation à l’Opus Dei demeure
inchangée et complète »[5].



Depuis son séminaire, saint
Josémaria a compris l’identité du
prêtre comme un service. « Nous ne
voulons que servir »[6] : telle fut
l’expérience de toute sa vie. En 1930,
quelques années après avoir été
ordonné prêtre, une personne
l’interrogea sur sa future carrière
sacerdotale. Saint Josémaria nota
pour lui-même : « Le sacerdoce, lui
ai-je dit, n’est pas une carrière, c’est
un apostolat ! — C’est ainsi que je le
ressens. Et j’ai voulu consigner ce fait
dans ces notes, pour qu’avec l’aide
du Seigneur, je n’oublie jamais cette
différence »[7]. Dans la lettre
mentionnée précédemment, datée de
1956, saint Josémaria mettait en
avant cette aspiration : « Mes
enfants, vous avez été ordonnés
prêtres pour servir. Permettez-moi
de commencer en vous rappelant
que votre mission sacerdotale est
une mission de service. Je vous
connais bien, et je sais que ce mot —
servir — résume vos idéaux, toute



votre vie, et qu’il est votre fierté et
ma consolation »[8]. L’horizon de vie
du prêtre est, au fond, de refaire le
geste de Jésus lors de la dernière
cène : s’agenouiller aux pieds de ses
amis.

S’agenouiller pour aider les laïcs
dans leur vocation

Pedro Casciaro rappelle qu’un jour
saint Josémaria l’invita à prendre le
temps de se demander s’il était
appelé au sacerdoce. Après avoir
décidé que ce chemin pouvait
effectivement être le sien, il raconte
qu’agenouillé près de lui dans
l’oratoire de la maison où ils se
trouvaient, le fondateur de l’Opus
Dei lui dit, en montrant le tapis rouge
placé sous l’autel : « Le prêtre doit
être comme ce tapis ; sur lui on
consacre le Corps du Seigneur ; il est
à l’autel, oui, mais c’est pour servir ;
qui plus est, il est là pour que les
autres marchent sur quelque chose



de plus doux ; et, vois-tu, il ne se
plaint pas, il ne proteste pas… Tu
comprends quel est le service du
prêtre ? Tu verras, plus tard dans ta
vie tu t’en souviendras »[9].

Pour le prêtre numéraire ou agrégé,
le contenu essentiel de ce service
consiste à se mettre à la disposition
de ses sœurs et de ses frères —
s’agenouiller — pour les aider à
accomplir leur mission. La nouvelle
place que le prêtre occupe dans
l’Œuvre se cristallise dans le service
de la sainteté et de l’apostolat des
autres, et dans la défense de l’unité
qui les rend possibles. Qui fait
attention au tapis ? Qui évite de
l’user quand sa raison d’être est que
les autres se sentent à leur aise et se
protègent du froid du sol ? Comme
un bon tapis reste discrètement à sa
place, le prêtre de l’Œuvre reste
volontiers au second plan, parce qu’il
sait qu’en laissant ses frères laïcs
briller, il est, lui, plus efficace et qu’il



remplit ainsi sa mission. Le prélat de
l’Œuvre le rappelle à ses fils prêtres :
« Faites en sorte de ne pas briller aux
yeux des autres, de ne pas vous
mettre en avant, de sorte que ce soit
Jésus Christ qui transparaisse dans
votre vie, et que ce soient toujours
vos frères et sœurs qui brillent »[10].

Ce désir de servir se traduit de bien
des façons. Dans l’Œuvre, le prêtre
ne se laisse pas servir du fait d’être
prêtre, mais il est simplement un de
plus parmi ses frères laïcs[11]. Qui
plus est, il se sent « davantage obligé
que les autres »[12] de servir avec joie,
et cette disposition évite toute trace
de cléricalisme dans le style de vie
des personnes de l’Opus Dei.

Quatre tâches pour une mission

Revenons à la scène du Cénacle pour
observer le comportement du
Seigneur : considérons comment il
exerce l’unique sacerdoce dont tous
les autres prêtres participent. Le



Maître s’agenouille et prend une
cuvette pour laver les pieds de ses
amis qui ont marché avec lui. Il verse
de l’eau sur leurs pieds, il les frotte
pour enlever la poussière et il les
sèche avec la serviette dont il s’est
ceint. Il fait tout cela calmement,
comme si rien de plus important
n’existait. Pareillement, le prêtre
s’agenouille parce qu’il veut aider ses
frères à être saints. Mais comment le
fait-il concrètement ? Quelles tâches
sacerdotales a-t-il à remplir ? Quelle
est sa mission spécifique ?

« Outre leur ministère sacerdotal
dans l’Église, dont le centre est
l’Eucharistie, les prêtres de la
Prélature se consacrent
principalement au service
ministériel des autres fidèles [de
l’Œuvre] et à l’accompagnement
sacerdotal des activités apostoliques
qu’ils promeuvent »[13]. C’est la
mission qu’ils ont reçue de l’Église :
vivifier, par leur sacerdoce, cette



petite famille au sein du peuple de
Dieu. Cela veut dire, d’une part, que
leur configuration au Christ prêtre
passe par le fait de vivre
personnellement le charisme, afin de
le transmettre le plus fidèlement
possible : le prêtre sert d’autant plus
efficacement qu’il incarne mieux
l’esprit de l’Opus Dei. D’autre part,
son sacerdoce est principalement au
service de la sainteté des membres
de l’Œuvre, des laïcs pour la plupart,
et de ceux qui participent à leurs
activités apostoliques.

Bien sûr, se consacrer à ces tâches ne
limite pas l’exercice de son
sacerdoce, mais assurément l’oriente,
parce c’est la raison d’être de son
ministère. Toute autre activité
sacerdotale, si importante qu’elle
paraisse, est secondaire, puisqu’elle
est subordonnée à la mission pour
laquelle il a reçu l’ordination. «
Concrètement, précise le Père, en
raison de la mission pastorale



particulière de la Prélature, ils
s’occupent avant tout de la
célébration des sacrements de
l’Eucharistie et de la Pénitence, de la
prédication de la Parole de Dieu, de
la direction spirituelle et d’une ample
tâche de formation doctrinale »[14].
Arrêtons-nous sur ces quatre aspects
de leur mission.

Premièrement, les prêtres
numéraires et agrégés vivifient
l’Œuvre par la célébration des
sacrements, en particulier
l’Eucharistie et la Pénitence,
sacrements qui accompagnent la vie
du chrétien. La célébration
quotidienne de la sainte Messe est la
tâche fondamentale du prêtre : elle
est la source d’où jaillit toute la force
de Dieu. Ainsi que Jean Paul II l’a
écrit, « l’Église vit de l’Eucharistie.
Cette vérité n'exprime pas seulement
une expérience quotidienne de foi,
mais elle comporte en synthèse le
cœur de [son] mystère»[15]. Et quand



un prêtre vit réellement de
l’Eucharistie, cela se voit, dans sa vie
et autour de lui, aux fruits de sainteté
et de dynamisme apostolique.

Les prêtres de l’Œuvre consacrent
aussi de nombreuses heures au
sacrement de la Pénitence. Saint
Josémaria désirait qu’écouter des
confessions soit pour ses enfants «
une passion dominante à laquelle ils
s’emploient très volontiers »[16]. La
pratique de la confession nous
apprend « à avoir plus de douleur et,
donc, plus d’amour »[17]. À chaque
fois, le prêtre a l’occasion d’être le
bon Samaritain pour ses frères et
sœurs et pour ceux qui ont recours à
son ministère : il nettoie leurs
blessures, il les encourage par des
mots empreints d’espérance, et il
couvre les frais de leur
convalescence. La réception
fréquente des sacrements est la force
principale de ceux qui veulent
apporter la sainteté partout dans le



monde et dans tous les replis de la
société. Quand le prêtre centre sa vie
sur ces sacrements pour en faciliter
l’accès, il prend de plus en plus
conscience de la primauté de la
grâce, de l’action de Jésus lui-même
dans son travail. « Me cacher et
disparaître est ma devise, afin que
seul Jésus brille »[18] : c’est ainsi que
saint Josémaria résumait son travail
sacerdotal.

Deuxièmement, le prêtre est le
ministre de la Parole, et il a pour «
obligation principale d’annoncer à
tous l’Évangile du Christ »[19]. Dans
l’Opus Dei, le prêtre vivifie et
enflamme ses frères aussi par la
prédication qui a pour but de
faciliter, de différentes façons, la
rencontre personnelle de chacun
avec Jésus[20]. Saint Paul l’exprime
très clairement : « Ce n’est pas nous-
mêmes que nous prêchons, mais
Jésus Christ, Notre Seigneur » (2 Co 4,
5). Pour toucher le cœur des



personnes, la prédication doit être
pleine de vie, faire réfléchir,
encourager et remplir d’espérance.
La prière à voix haute est une
particularité, sans être une
exclusivité, du ministère sacerdotal
dans l’Opus Dei ; elle vise à susciter
une relation personnelle avec Dieu.
Pour prier et faire prier, pour
montrer les ponts qui existent entre
la foi et la vie, pour rejoindre avec
don des langues les besoins
particuliers des autres, le prêtre doit
consacrer du temps à l’étude, afin
d’améliorer sa prédication tant dans
le fond que dans la forme. Comme
l’enjeu de la prédication est toujours
et seulement surnaturel, le prêtre a
besoin d’une fréquentation assidue
de l’Esprit Saint qui agit dans le cœur
des hommes et remet entre leurs
mains le fruit de ce ministère de la
Parole.

Troisièmement, le prêtre
accompagne les âmes. Saint



Josémaria assurait que c’est avec la
direction ou l’accompagnement
spirituel que « l’Œuvre a commencé
et s’est faite ; et que c’est
principalement par ce travail qu’il
faut assurer sa continuité »[21]. Cette
tâche est donc nécessaire à son
développement, elle est au cœur de
son charisme, et elle revient aux laïcs
comme aux prêtres. Le prêtre
accompagne de nombreuses âmes,
toute sorte de personnes, sans
exclure qui que ce soit, mais il prend
spécialement soin de ses frères et
sœurs de l’Opus Dei. Il s’agit « d’un
très beau travail, sacrifié, obscur,
mais très agréable à Dieu et très
fécond »[22], parce qu’il a, en outre, un
grand pouvoir multiplicateur. En
sauvegardant toujours la liberté de
chacun, sa fonction est « d’ouvrir des
horizons, d’aider à se former un
jugement, de signaler les obstacles,
d’indiquer comment les surmonter,
de corriger déformations et
déviations, d’encourager toujours :



sans jamais perdre le point de vue
surnaturel qui est une affirmation
optimiste, parce que chaque chrétien
est amené à dire qu’il peut tout avec
l’aide de Dieu (cf. Ph 4, 13) »[23]. Le
prêtre, dont le rôle est de conseiller
sur le plan spirituel, s’emploie à ce
que tout le monde trouve auprès de
lui la proximité, la compassion et la
tendresse de Jésus lui-même, qu’il
représente[24].

Enfin, la quatrième tâche par
laquelle le prêtre vivifie l’Œuvre est
le don de soi enthousiaste à la
formation doctrinale, à la
transmission de la foi. Dans notre
contexte culturel, il est indispensable
de consacrer beaucoup d’énergies à
cet aspect du travail sacerdotal. De
plus en plus souvent, il s’agit d’une
première annonce qui requiert, à son
tour, une reformulation personnelle
de bien des sujets. « La doctrine est
toujours la même, mais les chemins
pour que les hommes l’assimilent et



l’aiment sont différents »[25]. Cette
mission se réalise grâce à des moyens
qui s’adaptent aux besoins de chaque
moment : méditations, cours,
conférences, séminaires,
interventions dans les médias ou sur
les réseaux sociaux, etc. Le prêtre a
besoin d’une profonde formation
intellectuelle, qui enrichisse sa vie
spirituelle, et lui fasse partager avec
ses frères une solide connaissance de
la foi. Cette formation ne prétend pas
seulement transmettre des
connaissances, mais donner à
chacun les outils nécessaires pour
élaborer une synthèse personnelle de
sa foi et être ainsi capable d’éclairer
les autres comme d’apprendre des
autres.

Tous les prêtres ne seront pas, bien
sûr, des experts dans chacune de ces
tâches, ni ne seront également attirés
par elles. Il faut identifier avec
prudence celles qui s’adaptent le
mieux à chacun, en tenant compte



des besoins de l’Œuvre. Il existe,
certes, bien d’autres tâches, mais les
quatre signalées, réparties selon les
aptitudes de chacun, sont le noyau de
leur ministère : c’est par elles que le
prêtre numéraire ou agrégé se
sanctifie et sanctifie ses frères. C’est
sa façon concrète de laver leurs pieds.
« Il faut que nous soyons comme la
trame, qui ne se voit pas, disait saint
Josémaria, pour que les autres
brillent par la broderie d’or et de
soies fines de leurs vertus, sachant
nous tenir dans un coin, afin que vos
frères brillent par leur profession
sanctifiée, dans leur état et dans le
monde »[26]. Tout cela exige du prêtre
une forte conscience de sa mission et
une intime union au Christ,
spécialement quand d’autres travaux
lui paraissent plus urgents, efficaces
ou attrayants. Se centrer sur sa
mission suppose une fidélité
renouvelée à la lumière du 2 octobre,
dont fait aussi partie, comme une
autre facette de cette même fidélité,



l’adaptation aux besoins spirituels et
culturels de l’époque.

Un style propre fait de sécularité,
unité et liberté

L’identité et la mission du prêtre
s’incarnent dans la vie de chacun
avec des nuances particulières, mais
dans une forme pastorale concrète.
Assurément, « que les prêtres de la
Prélature vivent, comme les autres,
l’esprit de l’Œuvre, implique un
certain style sacerdotal »[27] : un style
dont les traits se découvrent dans le
sacerdoce de saint Josémaria, y
décelant tout ce qu’il comporte de
pérenne et d’universel. Bien qu’il
n’existe qu’un seul prêtre, Jésus
Christ, et que soit unique le
sacerdoce dont participent tous les
prêtres de l’Église à toutes les
époques, il est aussi évident que nous
trouvons dans l’Église différents
styles de prêtres, selon la vocation et
la mission particulière de chacun.



Pour dessiner le style d’un prêtre de
l’Opus Dei, nous pouvons revenir à
l’image du tapis. Mais il existe bien
des genres de tapis : en choisir un
peut s’avérer difficile à cause de la
variété des tissus et des matériaux
qui les composent, comme de leurs
dimensions et de leurs formes, etc.
De quel genre de tapis est fait le
prêtre numéraire ou agrégé ?

Son style est marqué par plusieurs
facteurs : la vie de famille, à laquelle
il participe activement, le fait de se
consacrer à ses frères et sœurs et aux
apostolats de l’Opus Dei, la
spiritualité concrète qui imprègne
ses rapports avec Dieu et avec les
autres personnes, et d’autres aspects
de sa mission qui confèrent un sceau
particulier à son sacerdoce. Ce sceau
ne doit pas être compris comme un
moule, comme un principe
d’uniformité, parce que chacun
conserve son caractère et sa
personnalité. Il s’agit, bien plutôt,



d’un style qui découle simplement du
charisme vécu et qui, par là même,
sert ce charisme.

Cela étant, la note principale de ce
style est sûrement la sécularité que
les prêtres ont vécue avant leur
ordination et qu’ils ne perdent pas
avec elle. Cette sécularité entraîne
une manière de penser et de
comprendre la réalité que saint
Josémaria appelait la mentalité
laïque. C’est là un trait fondamental
du ministère sacerdotal des
numéraires et des agrégés, entre
autres raisons parce que les activités
apostoliques qu’ils sont appelés à
servir sont séculières : elles sont
dirigées par des laïcs et s’adressent à
des laïcs. Le prêtre numéraire ou
agrégé est au service des
responsables de ces activités ; il est
leur soutien, sans prétendre occuper
un rôle de gouvernement, ce qui ne
serait pas en accord avec la mentalité
laïque. C’est en raison de son amour



pour le sacerdoce et de cette
sécularité si caractéristique que saint
Josémaria conseillait aux prêtres de
ne jamais se mêler « de questions
temporelles. Ce sont les laïcs, chacun
selon sa conscience, qui s’occupent
des affaires de la terre »[28]. De la
sorte, les prêtres peuvent mieux
prévenir le risque de cléricalisme et
favoriser la liberté des laïcs.

Le style propre du prêtre numéraire
ou agrégé est aussi fortement
marqué par sa mission d’instrument
d’unité là où il se trouve,
spécialement dans les centres de
l’Œuvre et dans certaines instances
de leur direction. Le cœur du prêtre
apprend de Jésus à servir volontiers
toutes les personnes, en veillant à ce
qu’elles se rapprochent du Seigneur
sans s’attacher à celui qui n’est que
son instrument, et en s’employant «
de toutes ses forces à ce que jamais
ne se forment des groupes ou des
chapelles »[29]. Le prêtre ne travaille



pas pour lui : il est conscient de
réaliser l’œuvre du Christ dans le
monde, à travers l’Opus Dei. Des
âmes sont entre ses mains, mais elles
ne sont pas à lui : elles sont à Dieu.

Le cœur du prêtre doit être grand, à
la mesure de celui du Christ. C’est
pourquoi saint Josémaria écrivait
qu’aucun de ses fils prêtres « ne peut
se contenter de remplir les charges
apostoliques qui lui ont été confiées.
Il doit faire preuve d’initiative (…)
»[30]. Cela est d’autant plus vrai là où
il y a peu de chrétiens, ou quand les
activités de l’Opus Dei requièrent
moins de temps. « Nous n’avons pas
l’habitude de rester les bras croisés,
attendant que viennent les âmes »[31],
parce que ce n’est pas non plus ce
qu’a fait Jésus. Dans l’Évangile, nous
le voyons aller en quête des âmes. Il
n’attend pas qu’on vienne à lui ; il va
là où se trouvent les gens : sur la
place des villages, sur la rive du lac,
dans le Temple.



En agissant « avec initiative pour
avoir un abondant travail sacerdotal
»[32], le prêtre numéraire ou agrégé
tient compte, bien sûr, du fait que sa
première préoccupation lui demande
de fortifier la vie intérieure et
l’apostolat de tous les membres de
l’Œuvre. Dans ce but, en plus d’être
toujours au service de la Prélature de
l’Opus Dei, obéissant à son prélat et à
ses vicaires comme tout prêtre à son
ordinaire, il compte sur le soutien et
le conseil des directeurs à l’égard de
ces activités. D’autre part, « dans la
mesure du possible, il collabore aux
activités du diocèse »[33]. C’est
quelque chose de naturel, parce que
le prêtre de l’Opus Dei se sait
séculier, comme ses frères
diocésains, tant par mentalité que
par formation. C’est pourquoi il se lie
d’amitié avec d’autres prêtres et
collabore avec eux, dans la mesure
où ses propres activités le lui
permettent, s’offrant à confesser ou
apporter son aide dans les activités



des paroisses. En définitive, le prêtre
qui est là où il a été appelé, mais qui
sait ne pas avoir peur de se lancer de
nouveaux défis apostoliques et se
compliquer la vie par amour du
Seigneur, est d’une grande valeur
apostolique.

* * *

« Beaucoup de grandes choses
dépendent du prêtre : nous avons
Dieu, nous apportons Dieu, nous
donnons Dieu »[34]. C’est l’immense
mission que le Seigneur a confiée
cette nuit-là dans le Cénacle aux
premiers prêtres de son Église. Avant
de le faire, cependant, il a voulu
graver au feu dans leur cœur la seule
attitude qui rend possible le service
sacerdotal : se pencher, s’agenouiller,
comme le dernier, pour laver les
pieds des autres. Voilà l’école pour
apprendre à vivre un sacerdoce
saint, appelé à vivifier l’Église à
partir du charisme que Dieu a voulu



pour l’Opus Dei. Dans cette mission,
aucun prêtre n’est seul, parce que
Marie, « mère des prêtres »[35], écoute
ceux qui la cherchent et lui
demandent son aide.

[1] Cet article traite de la vocation des
numéraires et des agrégés ordonnés
prêtres, et non des prêtres, ayant
aussi « le charisme du 2 octobre »,
mais incardinés dans une église
particulière et restant à son service.

[2] Cf. J. L. González – J. Aurell,
«Josémaria Escrivá en los años
treinta: los sacerdotes amigos», 
Studia et Documenta, vol. 3, 2009, p.
41-106.

[3] Il s’agit des lettres no 10, 25 et 26,
datées des 2 février 1945, 28 mars
1955 et 8 août 1956, respectivement,
et finalement envoyées en 1966, 1964
et 1966, là aussi respectivement.



[4] Saint Josémaria, « Prêtre pour
l’éternité », in Aimer l’Église, no 35.

[5]P. Berglar, L’Opus Dei et son
fondateur Josémaria Escrivá, Paris,
Mame, 1992, p. 176.

[6] Saint Josémaria, Lettre 10, no 17.

[7]Saint Josémaria, Cahiers intimes, no

127. Cf. A. Vázquez de Prada, Le
Fondateur de l’Opus Dei, vol. 1, Paris,
Le Laurier, 1997, p. 117.

[8] Saint Josémaria, Lettre 26,no 1.
Quelques années plus tard, le Concile
Vatican II soulignera cette idée du
sacerdoce : par l’ordination et la
mission qu’ils ont reçues « les prêtres
sont promus pour servir le Christ,
Maître, Prêtre et Roi, au ministère
duquel ils participent » (Décr. 
Presbyterorum Ordinis, no 1).

[9] P. Casciaro, Rêvez, la réalité
dépassera vos rêves, Paris, Le
Laurier, 1997, p. 70.



[10] F. Ocáriz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, no 21.

[11] Cf. F. Ocáriz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, no 21.

[12]Saint Josémaria, Lettre 26, no 7.

[13]F. Ocáriz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, no 20. Cf. Code de droit
canonique, c. 295 in fine.

[14] F. Ocáriz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, no 20.

[15] Saint Jean Paul II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, no 1.

[16] Saint Josémaria, Lettre 26, no 30.

[17] Saint Josémaria, Seul à seul avec
Dieu, no 259.

[18] Saint Josémaria, Lettre 28 janvier
1975, cité in E. Burkhart, J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josémaria, vol. 2,
Madrid, Rialp, 2011, p. 301.



[19] Cf. Concile Vatican II, Décret 
Presbyterorum Ordinis, no 4.

[20] La prédication peut prendre toute
sorte de formes : cours de doctrine,
causerie, homélie, méditation, etc. Ce
sont des genres différents, avec des
finalités distinctes, qui impliquent
des approches et des méthodes
diverses. Par ailleurs, les laïcs
commentent aussi la Parole de Dieu
dans la vie de l’Opus Dei, mais dans
des situations où le ministère
sacerdotal n’est pas requis, comme le
cercle bref, le commentaire de
l’Évangile, les causeries de
formation, etc.

[21] Saint Josémaria, Lettre 26, no 35.

[22] Ibid., no 35.

[23] Ibid., no 37.

[24] Cf. François, Discours dans un
symposium sur le sacerdoce, 17
février 2022.



[25]Saint Josémaria, Lettre 26, no 38.

[26] Ibid., n. 8.

[27]F. Ocáriz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, n. 20.

[28] Saint Josémaria, Lettre 26, no 51.

[29] Saint Josémaria, Lettre 10, no 32.

[30] Saint Josémaria, Lettre 26, no 35.

[31] Ibid.

[32] F. Ocáriz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, no 21.

[33] Ibid.

[34] Saint Josémaria, Lettre 26, no 17.

[35] Pape François, Homélie, 29 mars
2018.

José Manuel Antuña, Andrés
Cárdenas, Gerard Jiménez



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/pretres-

numeraires-et-agreges-afin-que-les-
autres-brillent/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/pretres-numeraires-et-agreges-afin-que-les-autres-brillent/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pretres-numeraires-et-agreges-afin-que-les-autres-brillent/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pretres-numeraires-et-agreges-afin-que-les-autres-brillent/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pretres-numeraires-et-agreges-afin-que-les-autres-brillent/

	Prêtres numéraires et agrégés : afin que les autres brillent

