
opusdei.org

Pour une culture du
dialogue

Sommes-nous en mesure de
transmettre paisiblement notre
aperçu du monde, d’écouter
attentivement les autres? Jutta
Burggraf, théologienne, prône
le dialogue pour éviter le choc
des cultures et des esprits. Cet
article sera publié en 3 parties
pendant le mois d'août.

07/08/2009

Un nouveau défi



Dans la société, telle quelle est, nous
côtoyons des gens très différents
avec lesquels nous n’avons pas
grand-chose en commun.

Ce fait concret est facilement
perceptible, on ne saurait le nier. Il
s’agit généralement de gens
d’horizons divers, de pays différents,
ayant une culture et une religion
différentes des nôtres. Des coutumes,
un style de vie qui nous surprend et
qui peut nous sembler curieux, voire
pittoresque. Ils sont chez nous,
autour de nous, ils font partie de
notre famille. Ce sont nos « voisins de
toujours ». Or ils ne pensent ni ne
vivent comme nous ou, pour
renverser le point de vue, c’est nous
qui ne pensons ni ne vivons comme
eux. Nous avons nos points de vue,
notre mentalité, notre projet de vie et
notre façon de percevoir les
événements politiques ou sociaux.



Malheureusement, ces différences
sont très souvent à l’origine
d’animosités ou de soupçons. Elles
sont la source de malentendus et
d’incompréhensions, voire de
réactions violentes. Elles peuvent
être aussi la cause de formes de rejet
qui blessent le coeur humain.
Beaucoup souffrent l’injustice et
l’humiliation du fait de ne pas « être
comme tout le monde ». Certains
doivent supporter au quotidien la
torture, non pas en prison, mais au
travail, dans leur environnement
familial tant il est vrai que ceux qui
devraient nous aimer nous font le
plus souffrir. « La seule souffrance
qui blesse plus que le fer c’est
l’injustice que nous infligent nos
êtres chers » dit le proverbe arabe. Et
c’est bien dommage. Quelle dépense
d’énergie à se fâcher, à vivre dans la
rancune ou le désespoir. Qu’il est
douloureux d’avoir à se barricader
pour ne pas s’exposer à la
souffrance.



Comment faire pour éviter ce choc
des cultures et des mentalités qui
semble caractériser de plus en plus
clairement notre style de vie ?
Dernièrement, tout particulièrement
à partir du 11 septembre 2001, on a
essayé d’apporter des réponses à
cette question. Le dialogue en est
certes la plus importante. Or,
sommes-nous en mesure de
transmettre paisiblement notre
aperçu du monde, d’écouter
attentivement les autres ? Ou pour
mieux dire : avons-nous réellement
des convictions personnelles ? Avons-
nous trouvé notre identité ?
Personne, il est vrai, ne saurait
donner (faire connaître) ce qu’il n’a
pas.

I. Difficultés à dialoguer

Nous avons la liberté personnelle de
penser. Or nous n’avons pas souvent
le courage de le faire vraiment. Nous
sommes plutôt habitués à reprendre



ce que disent les journaux, les
revues, la télévision, la radio, ce que
nous trouvons sur internet ou ce que
prône, de plus ou moins intéressant,
quelqu’un que nous avons croisé
dans la rue. On dirait aujourd’hui
que les diktats de la censure ont
disparu partout. Or ce qui se passe
en vérité c’est que l’autorité de la
censure a changé de façon de
procéder. Elle n’a plus recours à
l’injonction mais à une molle
persuasion. Elle est devenue
invisible, anonyme, elle se revêt de
normalité, de bon sens ou des habits
de l’opinion publique. Elle ne nous
demande de faire que ce que les
autres font.

Résistons-nous au pilonnage constant
de cet “ennemi invisible”? Avons-
nous appris à exercer notre capacité
de penser et de discerner ? Penser
n’est pas qu’un jeu amusant, c’est
tout d’abord une exigence de notre
nature. Nous ne devrions pas fermer



volontairement les yeux à la lumière,
mais au contraire, la réalité devrait
nous emballer et nous devrions nous
appliquer à chercher des réponses
aux questions petites ou grandes que
nous pose l’existence elle-même.

Dans un remue-ménage incessant

Toutefois, notre vie est plongée dans
un remue-ménage incessant.
Beaucoup subissent les conséquences
du stress ou de la fatigue chronique.
La pénibilité de la vie
professionnelle, les exigences
démesurées de l’industrie des loisirs,
nous créent des obligations qui nous
dépassent. Et le soir, on ne rêve que
de se reposer, de se soustraire aux
soucis quotidiens et de se détendre
sans effort. Tout cela peut conduire à
une certaine « aliénation »
psychologique et spirituelle, à la
superficialité de celui qui ne vit que
dans le moment présent, dans les
sollicitations immédiates. En effet, la



société du bien-être nous empêche,
très fréquemment, de réfléchir. Il
devient alors très difficile de parler
sérieusement avec quelqu’un
d’autre. Comment pourrait-on
transmettre nos convictions si nous
n’en avons aucune ?

Se réfugier dans un monde virtuel

Il arrive fréquemment que nous
connaissions mieux les protagonistes
d’un feuilleton à la télévision que nos
voisins de palier. Nous envoyons des
mails aux collègues du bureau d’à
côté pour ne pas les regarder en face.
Avec internet, la télévision est sans
doute la source principale
d’information et de désinformation.
Nous consommons des nouvelles du
monde, avalons sans arrêt des talks-
shows et des films. De nombreux
foyers n’éteignent jamais le petit
écran qui assiste à tous les repas.
C’est un obstacle évident à la
conversation. Des études récentes



montrent que les enfants européens
regardent la télévision en moyenne
quatre heures par jour. Ceci est,
paraît-il, encore plus fort aux Etats-
Unis où, selon le spécialiste Milton
Chen de San Francisco, cela va
jusqu’à six heures par jour. Aussi,
lorsqu’un gamin entre en sixième, il
a 18.000 heures de télévision à son
actif alors qu’il n’a passé que 13.000
heures sur les bancs de l’école. Sa
tête est bourrée d’images.

Toutefois, le plus glouton des
spectateurs est tenu de s’écarter de
son écran, de temps en temps, pour
faire face à la réalité de la vie
quotidienne. Il plonge alors dans un
monde bien moins exaltant que celui
de l’image.

La vie au quotidien est alors
embêtante, peu entraînante. Elle
n’est pas aussi emballante que les
films.



Il est logique de vouloir s’évader,
revenir, retrouver au plus vite le
monde fantastique de la télévision et
ne plus vouloir le quitter. La
télévision devient ainsi une drogue.
Nous en faisons nous-mêmes l’une
des multiples « drogues
électroniques ». Sous sa forme
portable, elle nous suit dans les
transports en commun et nous
n’avons plus le moindre instant pour
nous recueillir.

Un surcroît d’information

Le surcroît d’information est aussi
un gros obstacle à la pensée. Plongés
dans l’ère des médias, nous recevons
une immense quantité
d’informations. Celui qui essaie
d’accéder à l’information immédiate
sur les cinq continents, qui ne rate
aucune table ronde à la télévision,
aucun chat, aucun commentaire
politique, qui ingurgite les films, l’un
derrière l’autre, peut devenir comme



un robot. Il nous arrive
fréquemment de ne pas avoir le
temps ni les forces suffisantes pour
assimiler toute l’information reçue.
Par ailleurs nous enregistrons, à
notre insu, des milliers de données,
dès que nous mettons les pieds
dehors.

(à suivre)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/pour-une-
culture-du-dialogue/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-une-culture-du-dialogue/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-une-culture-du-dialogue/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-une-culture-du-dialogue/

	Pour une culture du dialogue

