
opusdei.org

Pour sanctifier le
monde

Voilà plus de cinquante ans,
saint Josémaria célébrait la
messe à Pampelune, devant un
grand nombre de fidèles ; il
prononça une homélie appelée
à faire date. Nous évoquerons
les paroles du fondateur de
l'Opus Dei, qui, à cette occasion,
invitait à « aimer le monde
passionnément ».

23/06/2021

Dans le cadre de la 2e Assemblée
Générale des Amis de l'Université de



Navarre, la Messe sur l'esplanade de
la bibliothèque du campus de
l'Université a été l’acte le plus
important de toutes ces journées. Là
où ne pointaient que des baliveaux
sur une tache de gazon s’élèvent
maintenant des arbres majestueux.
Comme ces arbres, l'Université a
grandi de façon notable.

L'homélie[1] que saint Josémaria a
prononcée ce jour-là a connu, depuis,
un long et fécond chemin. Dès la fin
de la Messe, des exemplaires de cette
première édition ont été distribués
aux autorités et aux invités. Plus de
cent éditions, en une douzaine de
langues, ont été publiées.

Un texte né dans un climat de
prière et de zèle pour les âmes.

Les participants à l’Assemblée
Générale de l'Université de Navarre
attendaient avec joie et émotion la
tenue de cette Messe. Un bon
nombre, la majorité peut-être, était



constitué de personnes jeunes qui
n'avaient jamais eu l'occasion
d'assister à une Messe célébrée par
saint Josémaria. La foi et la piété
d'une foule en prière était
manifestes. Dialogues et silences
liturgiques s'entendaient avec une
même intensité.

Dans cette ambiance spirituelle
arriva l'homélie. Le fondateur de
l'Opus Dei lisait le texte qu'il avait
soigneusement préparé les semaines
précédentes, lors de son séjour à
Elorrio (Biscaye), et il l’avait encore
retouché quelques jours auparavant.
Chaque paragraphe, chaque parole
de cette homélie était un fruit de sa
méditation personnelle et de son
désir d'aider le monde en donnant le
bon esprit.

Vivre saintement la vie ordinaire

Ces cinq mots synthétisent le contenu
de l’homélie et résument le message
fondationnel de saint Josémaria : la



vie ordinaire peut être moyen de
sainteté ; Dieu nous appelle à nous y
sanctifier. « Avec quelle force Notre
Seigneur n'a-t-il pas fait résonner
cette vérité, en inspirant son
Œuvre! Nous en sommes venus à
dire, avec l'humilité de qui se sait
pécheur et peu de chose, homo
peccator sum (Luc V, 8). Nous
disons comme saint Pierre, mais
avec la foi de qui se laisse guider
par la main de Dieu, que la
sainteté n'est pas affaire de
privilégiés : le Seigneur appelle
tout homme, Il l'attend avec
amour, où qu'il se trouve, quel que
soit son état, sa profession ou son
métier. Parce que cette vie
courante, ordinaire, sans
apparence, peut être un moyen
d’atteindre la sainteté. Pour
chercher Dieu, il n'est pas
nécessaire d'abandonner l'état qui
est le nôtre. Le Seigneur ne donne
pas à tous une vocation religieuse,
parce que tous les chemins de la



terre peuvent être une occasion de
rencontrer le Christ »[2].

L'homélie rend manifeste les
principales clefs théologiques et
spirituelles de cette doctrine, comme
par exemple l'accent mis, dès le
début, sur le principe que «le
véritable champ de notre existence
chrétienne est la vie ordinaire[3] ».
Le « champ » est l'ensemble des
réalités qui constituent notre
existence quotidienne :
circonstances, désirs, actions,
inquiétudes personnelles, relations
avec les autres, évènements... Toutes
les vicissitudes matérielles et
spirituelles de notre vie de personnes
courantes dans les vingt-quatre
heures de la journée fixent le cadre ;
être chrétien consistera à vivre la vie
quotidienne en référence à Dieu, à
vivre en enfants de Dieu. « Existence
chrétienne » n'ajoute rien à « vie
quotidienne » si ce n’est l'intention
de vivre, avec l'aide de la grâce, dans



le Christ[4]. Il s’agira, pratiquement,
de se laisser guider par l'Esprit
Saint[5], avec sens surnaturel,
charité et vérité ; en définitive, de
vivre en enfants de Dieu. « Sur la
ligne de l'horizon, mes enfants, le
ciel et le terre semblent se
rejoindre. Mais non, là où ils
s'unissent, en réalité, c'est dans
vos cœurs, lorsque vous vivez
saintement la vie ordinaire[6] ».

Par les mérites du Christ, Dieu nous a
adoptés comme ses enfants. Il nous
demande de nous comporter en tout
comme ses enfants, avec l’aide de sa
grâce. Cette existence, dans la
mesure où nous ne la cachons pas
par des actions inappropriées,
constitue un immense foyer de
lumière au milieu de la société : « 
Vous êtes la lumière du monde[7] ».

« Il n'y a pas d'autre chemin, mes
enfants : ou nous savons trouver le
Seigneur dans notre vie ordinaire,



ou nous ne le trouverons jamais.
[8] » Tous les chrétiens doivent
montrer à leurs concitoyens et à la
société, le vrai visage du Christ,
aimable et miséricordieux : ils ont
l’obligation de Le montrer dans et
par leur vie. « Ainsi votre lumière doit
briller aux yeux des hommes pour
que, voyant vos bonnes œuvres, ils en
rendent gloire à votre Père qui est
dans les cieux[9] ».

Vivre saintement la vie ordinaire « 
sans bruit, avec simplicité, avec
véracité[10] », constitue, comme
nous en avons fait l'expérience, un
idéal extraordinairement attractif.
Mais l'on n'arrive à en saisir
pleinement la grandeur, (« la
grandeur de la vie courante[11] »),
que lorsque le quotidien se trouve
pénétré d'esprit apostolique, de zèle
pour les âmes. « Sainteté dans les
tâches ordinaires, sainteté dans les
petites choses, sainteté dans le
travail professionnel, dans les



efforts de chaque jour... ; sainteté
pour sanctifier les autres.[12] »

Les fondations fermes du chemin de
l'Opus Dei reposent sur le fondement
de la foi, car, sans la foi, on perd le
fondement même de la
sanctification de la vie
ordinaire[13]. Elles reposent aussi
sur le fondement de la mise en
pratique, avec naturel et audace, de
la liberté du chrétien : « vous ne
pourrez accomplir ce programme
qui consiste à vivre saintement la
vie ordinaire, si vous ne jouissez
pas de toute la liberté que vous
confèrent à la fois l'Église et votre
dignité d'hommes et de femmes
créés à l'image de Dieu[14] ».

Aimer le monde passionnément

Aimer le monde passionnément. Cette
expression, prononcée avec une
vibration toute particulière a servi de
titre à cette homélie. Saint Josémaria
disait : « Je suis un prêtre séculier,



un prêtre de Jésus-Christ, qui aime
le monde avec passion[15] ». Cette
dernière phrase dépasse amplement
le simple libellé du titre, auquel, par
le poids théologique de son sens, elle
donne son authentique étendue
spirituelle.

Lorsque saint Josémaria a rédigé
cette homélie, il ne lui a pas donné de
titre particulier. Ce n'est que lors de
sa traduction en d'autres langues
qu'elle a reçu, avec l'approbation de
son auteur, son titre propre[16] C'est,
en italien, Amare il mondo
appassionatamente, directement tiré
de la phrase en question, que ce titre
a été définitivement retenu dans les
éditions et traductions successives.
Cette homélie a été incluse dans le
livre « Entretiens avec Monseigneur
Escriva de Balaguer ».

L'amour du monde dont il est
question n'est pas seulement un
amour naturel, comme celui que



peut susciter sa beauté et son
harmonie chez ses admirateurs,
faisant ou non référence à Dieu.
Saint Josémaria, au contraire, parle
dans son homélie de l'amour du
chrétien pour le monde, qu'il
contemple certes comme tout
croyant en tant que création de Dieu,
mais surtout, en poussant plus loin,
comme lieu de la rencontre
personnelle avec le Christ, comme
scénario où les chrétiens sont
appelés à «vivre saintement la vie
ordinaire ». Le monde que le
fondateur de l'Opus Dei aime et
enseigne à aimer est essentiellement
aimable « parce qu'il est sorti des
mains de Dieu, puisqu'il est sa
création, puisque Yahvé l'a
contemplé et a vu qu'il était bon
(Cf. Gn 1, 7 et s.)[17] ». Dans l'amour
de saint Josémaria pour le monde se
cache le sublime enseignement de
Notre Seigneur à Nicodème; « Dieu a
tant aimé le monde qu'Il lui a donné
son Fils Unique » (Jn 3,16). Voilà le



monde qu'il contemple et aime d'un
amour sacerdotal : ce monde qui,
aimé éternellement par le Créateur a
été racheté et sanctifié par le Christ
au moyen de sa vie humaine, sa
mort, sa glorieuse résurrection, et
son ascension au ciel.

L'amour passionné de saint
Josémaria pour le monde brûle
toujours dans la flamme de l'amour
pour Jésus et son œuvre de salut.
C'est un amour apostolique,
rédempteur et, en ce sens, un amour
sacerdotal, médiateur, sacrifié,
participant de l'amour du Prêtre
Éternel, le Christ. La relation
personnelle du chrétien au monde
(son monde, son devoir d'état, sa
relation quotidienne aux personnes
et aux choses) inclut
substantiellement, en vertu du
sacerdoce commun qui est le sien,
une dimension de médiation ; elle
suscite, dans l'âme ouverte à la grâce,
l'intention d'amener à Dieu toutes



choses, de les acheminer vers leur fin
qui est la gloire de Dieu. « Tout est à
vous; mais vous êtes au Christ, et le
Christ est à Dieu (1 Co 3, 22-23). Il
s'agit d'un mouvement ascendant
que le Saint-Esprit, partout présent
en nos cœurs, entend provoquer
dans le monde : à partir de la terre,
jusqu'à la gloire du Seigneur[18] ».
Viennent à l'esprit ces autres paroles
de saint Josémaria, où il est question
du « courant trinitaire d'amour
pour les hommes, qui se perpétue
de manière sublime dans
l'Eucharistie[19] ». Le courant
d'amour de Dieu qui descend sur les
chrétiens et toute la création,
perpétué dans le sacrifice de l'autel,
demande en retour une réponse par
le mouvement ascendant de l'amour
pour Dieu et toutes les choses créées
– illuminé chaque jour par
l'Eucharistie – pour reconduire la
création rachetée à son Créateur.
C'est là un idéal passionnant, comme



l'amour que l'Esprit Saint induit et
soutient en nous.

L'immense panorama du travail

« Dieu vous appelle à le servir dans
et à partir des tâches civiles,
matérielles, séculières de la vie
humaine : c'est dans un
laboratoire, dans la salle
d'opération d'un hôpital, à la
caserne, dans une chaire
d'université, à l'usine, à l'atelier,
aux champs, dans le foyer familial
et au sein de l'immense panorama
du travail, c'est là que Dieu nous
attend chaque jour »[20]. [24] Ces
milliers de personnes qui, ce 8
octobre 1967, écoutaient
attentivement, représentaient en
quelque sorte tous ceux qui, depuis
1928 et jusqu'à la fin des temps,
auront été réconfortés par son
message de sainteté.

« Regardez les oiseaux du ciel […]
regardez les lis des champs » disait



Jésus aux gens qui écoutaient son
discours sur la montagne, en les
faisant méditer sur la présence
bienfaitrice de Dieu qu’est sa
Providence paternelle[21]. Le
Seigneur a voulu qu'à travers saint
Josémaria résonne, dans l'Église et
dans les entrailles du monde, un
certain écho de ses paroles ; Il a
voulu qu’il y ait toujours des
personnes qui, à la chaleur de l'esprit
de l'Opus Dei, sachent mettre en
relief le sens chrétien des
évènements du quotidien. « Sachez-
le bien : il y a quelque chose de
saint, de divin, qui se cache dans
les situations les plus ordinaires et
c'est à chacun d'entre vous qu'il
appartient de le découvrir[22] ».
Quel est cequid divinum, « quelque
chose de divin », qu’il revient à
chacun de découvrir et d’aider les
autres à découvrir ; ce quid divinum
est simplement « la volonté de Dieu
dans les détails, petits et grands,
de la vie[23] ». C'est lui qui donne



une valeur et un sens transcendants
à la vie ordinaire où, par elle et à
partir d'elle, Dieu dit à chacun de
nous ce qu'Il attend.

« Ils sont multiples, les aspects du
milieu séculier où vous évoluez,
qu'éclairent ces vérités[24]. »,
répète saint Josémaria. En réalité,
c'est l'âme, l'intelligence, la
conscience, que ces vérités
illuminent les premières et
remplissent d'une lumière nouvelle.
Le regard sur les évènements et sur
les choses se trouve alors purifié. Le
monde, où nous vivons et agissons 
en tant que citoyens dans la vie
civile[25], contemplé par des yeux
chrétiens, des yeux d’enfant de Dieu,
laisse transparaître, à travers sa
beauté, la beauté de son Auteur ; à
travers sa grandeur, la grandeur de
l'Amour créateur.

Le monde que Dieu a
amoureusement créé et racheté dans



le Christ pour nous, ses enfants, ce
monde du quotidien qui nous a été
donné pour que nous le sanctifiions
et le mettions aux pieds de son
Seigneur, attise l'amour, sollicite le
travail, rend urgent le zèle
apostolique. Il s'agit, en définitive, de
vivre saintement la vie ordinaire,
avec générosité, audace, sens
apostolique, intention droite « car
une vie sainte menée au milieu des
réalités de ce monde — sans bruit,
avec simplicité, avec véracité —
n'est-ce pas la manifestation la
plus émouvante des magnalia Dei
(Si 18, 4), de cette prodigieuse
miséricorde que Dieu a toujours
témoignée et ne cesse de
témoigner pour le salut du
monde ?[26] »

A. Aranda



[1] Saint Josémaria, Aimer le monde
passionnément, dans « Entretiens
avec Monseigneur Escriva de
Balaguer », nn113-123, Le Laurier, Ce
livre sera cité sous le vocable «
Entretiens » ; le texte est repris en
suivant la numérotation du livre, la
lettre minuscule donnant l'ordre du
paragraphe à l'intérieur dudit
numéro.

[2] Lettre du 24 mars 1930, 2

[3] Entretiens, 113 e.

[4] Gal 2, 20; 2 Cor 13, 5; Rm 8,10; Col
1,27;Eph 3,17; etc.

[5] Rm 8,14.

[6] Entretiens, 116 b.

[7] Mt 5,14.

[8] Entretiens, 114 e.

[9] Mt 5,16.



[10] Entretiens, 123 a.

[11] Amis de Dieu, 1-22.

[12] Amis de Dieu, 18.

[13] Entretiens, 123 d.

[14] Entretiens, 117 b.

[15] Entretiens, 118 b.

[16] Les titres, dans les deux cas,
s'inspiraient de paroles prises au
texte même de l'homélie. Elle a été
appelée « Le matérialisme chrétien
» (cf. La table Ronde, n°239-240,
novembre-décembre 1967, pp
231-241; en italien « Amare il mondo
apassionnatamente » (Studu Cattolici,
n°80, novembre 1967, pp.35-40.

[17] Entretiens, 114 a.

[18] Entretiens, 115 c.

[19] Quand le Christ passe, 85.



[20] Entretiens, 114 b.

[21] Mt 6, 26-28.

[22] Entretiens, 114 b.

[23] Entretiens, 116 d.

[24] Entretiens, 116 d.

[25] Entretiens, 116 d.

[26] Entretiens, 123 a.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/pour-sanctifier-
le-monde/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-sanctifier-le-monde/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-sanctifier-le-monde/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-sanctifier-le-monde/

	Pour sanctifier le monde

