
opusdei.org

Pour parler de Dieu
il faut être dans son
intimité

Lors de son audience, mercredi
dernier, Le pape a répondu à la
question que se posent
beaucoup de croyants de nos
jours : comment parler de Dieu
aujourd’hui.

03/12/2012

Voici le texte intégral de cette
audience

L'Année de la foi. Comment parler
de Dieu ?



Chers frères et sœurs,

La question centrale que nous nous
posons aujourd’hui est la suivante :
comment parler de Dieu à notre
époque ? Comment transmettre
l’Évangile, pour ouvrir la route à la
vérité salvifique dans les cœurs
souvent fermés de nos
contemporains et dans leurs esprits
parfois distraits par les nombreux
phares éblouissants de notre société.
Jésus lui-même, nous disent les
évangélistes, en annonçant le
Royaume de Dieu s’est interrogé sur
cela : « Comment allons-nous
comparer le Royaume de Dieu ? ou
par quelle parabole allons-nous le
figurer ? » (Mc 4, 30).

Comment parler de Dieu
aujourd’hui ? La première réponse
est que nous pouvons parler de Dieu,
parce qu’Il a parlé avec nous. La
première condition pour parler de
Dieu est donc l’écoute de ce qu’a dit



Dieu lui-même. Dieu a parlé avec
nous ! Dieu n’est pas une hypothèse
lointaine sur l’origine du monde ; ce
n’est pas une intelligence
mathématique très éloignée de nous.
Dieu s’intéresse à nous, nous aime,
est entré personnellement dans la
réalité de notre histoire, il s’est
communiqué lui-même jusqu’à
s’incarner. Donc, Dieu est une réalité
de notre vie, il est si grand qu’il a
aussi du temps pour nous, il s’occupe
de nous. En Jésus de Nazareth nous
rencontrons le visage de Dieu, qui est
descendu de son Ciel pour se plonger
dans le monde des hommes, dans
notre monde, et enseigner « l’art de
vivre », le chemin du bonheur; pour
nous libérer du péché et faire de
nous les enfants de Dieu (cf. Ep 1,
5 ;Rm 8, 14). Jésus est venu pour nous
sauver et nous montrer la vie bonne
de l’Évangile.

Parler de Dieu veut dire tout d’abord
avoir bien clair ce que nous devons



apporter aux hommes et aux femmes
de notre temps ; non pas un Dieu
abstrait, une hypothèse, mais un
Dieu concret, un Dieu qui existe, qui
est entré dans l’histoire et qui est
présent dans l’histoire ; le Dieu de
Jésus Christ comme réponse à la
question fondamentale du pourquoi
et du comment vivre. C’est pourquoi
parler de Dieu exige une familiarité
avec Jésus et son Évangile, suppose
notre connaissance personnelle et
réelle de Dieu et une forte passion
pour son projet de salut, sans céder à
la tentation du succès, mais en
suivant la méthode de Dieu lui-
même. La méthode de Dieu est celle
de l’humilité — Dieu se fait l’un de
nous — c’est la méthode réalisée
dans l’Incarnation dans la maison
simple de Nazareth et dans la grotte
de Bethléem, celle de la parabole du
grain de sénevé. Il ne faut pas
craindre l’humilité des petits pas et
avoir confiance dans le levain qui
pénètre dans la pâte et lentement la



fait croître (cf. Mt 13, 33). Pour parler
de Dieu, dans l’œuvre
d’évangélisation, sous la conduite de
l’Esprit Saint, il est nécessaire de
retrouver la simplicité, de revenir à
l’essentiel de l’annonce : la Bonne
Nouvelle d’un Dieu qui est réel et
concret, un Dieu qui s’intéresse à
nous, un Dieu-Amour qui se fait
proche de nous en Jésus Christ
jusqu’à la Croix et qui dans la
Résurrection nous donne l’espérance
et nous ouvre à une vie et qui n’a pas
de fin, la vie éternelle, la vraie vie.

Ce communicateur exceptionnel que
fut l’apôtre Paul nous offre une leçon
qui va précisément au cœur de la foi,
de la question de savoir « comment
parler de Dieu » avec une grande
simplicité. Dans la Première Lettre
aux Corinthiens, il écrit : « Pour moi,
quand je suis venu chez vous, frères,
je ne suis pas venu vous annoncer le
mystère de Dieu avec le prestige de la
parole ou de la sagesse. Non, je n’ai



rien voulu savoir parmi vous, sinon
Jésus Christ, et Jésus Christ crucifié
» (2, 1-2). Donc la première réalité est
que Paul ne parle pas d’une
philosophie qu’il a développée lui-
même, il ne parle pas d’idées qu’il a
trouvées ailleurs ou inventées, mais
il parle d’une réalité de sa vie, il
parle du Dieu qui est entré dans sa
vie, il parle d’un Dieu réel qui vit, a
parlé avec lui et parlera avec nous, il
parle du Christ crucifié et ressuscité.
La seconde réalité est que Paul ne se
cherche pas lui-même, il ne veut pas
se créer une foule d’admirateurs, il
ne veut pas entrer dans l’histoire
comme chef d’une école de grandes
connaissances, il ne se cherche pas
lui-même, mais saint Paul annonce le
Christ et veut gagner les personnes
pour le Dieu vrai et réel. Paul ne
parle qu’avec le désir de vouloir
prêcher ce qui est entré dans sa vie
et qui est la vraie vie, qui l’a conquis
sur le chemin de Damas.



Par conséquent, parler de Dieu veut
dire faire de la place à Celui qui nous
le fait connaître, qui nous révèle son
visage d’amour ; cela veut dire sortir
de son propre moi en l’offrant au
Christ, dans la conscience que nous
ne sommes pas ceux qui sont
capables de gagner les autres à Dieu,
mais nous devons les attendre de
Dieu lui-même, les invoquer de Lui.
Parler de Dieu naît donc de l’écoute,
de notre connaissance de Dieu qui se
réalise dans la familiarité avec Lui,
dans la vie de la prière et selon les
Commandements.

Transmettre la foi, pour saint Paul,
ne signifie pas apporter soi-même,
mais dire ouvertement et
publiquement ce que l’on a vu et
entendu dans la rencontre avec le
Christ, ce dont on a fait l’expérience
dans notre existence désormais
transformée par cette rencontre :
c’est apporter le Jésus que l’on sent
présent en soi et qui est devenu la



véritable orientation de notre vie,
pour faire comprendre à tous qu’Il
est nécessaire pour le monde et qu’il
est décisif pour la liberté de tout
homme. L’apôtre ne se contente pas
de proclamer des mots, mais il
implique toute son existence dans la
grande œuvre de la foi. Pour parler
de Dieu, il faut lui faire de la place,
dans la confiance que c’est Lui qui
agit dans notre faiblesse ; lui faire de
la place sans crainte, avec simplicité
et joie, dans la conviction profonde
que plus nous le mettons Lui au
centre et pas nous, plus notre
communication sera fructueuse. Et
cela vaut aussi pour les
communautés chrétiennes : elles sont
appelées à montrer l’action
transformatrice de la grâce de Dieu,
en dépassant les individualismes, les
fermetures, les égoïsmes,
l’indifférence et en vivant dans les
rapports quotidiens l’amour de Dieu.
Demandons-nous si nos
communautés sont vraiment ainsi.



Nous devons nous mettre en marche
pour devenir toujours et réellement
ainsi, annonciateurs du Christ et non
de nous-mêmes.

À ce point, nous devons nous
demander comment Jésus lui-même
communiquait. Jésus, dans son
unicité, parle de son Père — Abbà —
et du Royaume de Dieu, avec le
regard plein de compassion pour les
problèmes et les difficultés de
l’existence humaine. Il parle avec un
grand réalisme et, je dirais, l’essentiel
de l’annonce de Jésus est qu’il rend le
monde transparent et notre vie a une
valeur pour Dieu. Jésus montre que
dans le monde et dans la création
transparaît le visage de Dieu et il
nous montre comment dans les faits
quotidiens de notre vie, Dieu est
présent. Que ce soit dans les
paraboles de la nature, le grain de
sénevé, le champ avec différentes
semences, ou dans notre vie, pensons
à la parabole du fils prodigue, de



Lazare et d’autres paraboles de Jésus.
Dans les Évangiles, nous voyons
comment Jésus s’intéresse à chaque
situation humaine qu’il rencontre, se
plonge dans la réalité des hommes et
des femmes de son temps, avec une
pleine confiance dans l’aide du Père.
Le fait est que réellement dans cette
histoire, de manière cachée, Dieu est
présent et si nous sommes attentifs,
nous pouvons le rencontrer. Et les
disciples, qui vivent avec Jésus, les
foules qui le rencontrent, voient sa
réaction face aux problèmes les plus
divers, voient comment il parle,
comment il se comporte; ils voient en
Lui l’action de l’Esprit Saint, l’action
de Dieu.

En Lui, l’annonce et la vie se mêlent:
Jésus agit et enseigne, en partant
toujours d’un rapport intime avec
Dieu le Père. Ce style devient une
indication essentielle pour nous
chrétiens: notre manière de vivre
dans la foi et dans la charité devient



une manière de parler de Dieu dans
l’aujourd’hui, car elle montre à
travers une existence vécue dans le
Christ la crédibilité, le réalisme de ce
que nous disons avec les paroles, qui
ne sont pas seulement des paroles,
mais qui montrent la réalité, la
véritable réalité. Et dans cela nous
devons être attentifs à saisir les
signes des temps à notre époque,
c’est-à-dire à définir les potentialités,
les désirs, les obstacles que l’on
rencontre dans la culture actuelle, en
particulier le désir d’authenticité,
l’aspiration à la transcendance, la
sensibilité pour la sauvegarde de la
création, et à communiquer sans
crainte la réponse qu’offre la foi en
Dieu.

L’Année de la foi est l’occasion pour
découvrir, avec une imagination
animée par l’Esprit Saint, de
nouveaux parcours au niveau
personnel et communautaire, afin
que dans chaque lieu la force de



l’Évangile soit sagesse de vie et
orientation de l’existence.

À notre époque aussi, un lieu
privilégié pour parler de Dieu est la
famille, la première école pour
transmettre la foi aux nouvelles
générations. Le Concile Vatican II
parle des parents comme des
premiers messagers de Dieu (cf.
Const. dogm. Lumen gentium, n. 11 ;
Décr. Apostolicam actuositatem, n.
11), appelés à redécouvrir leur
mission, en assumant la
responsabilité d’éduquer, d’ouvrir
les consciences des enfants à l’amour
de Dieu comme service fondamental
à leur vie, à être les premiers
catéchistes et maîtres de la foi pour
leurs enfants. Dans cette tâche est
tout d’abord importante la vigilance,
qui signifie savoir saisir les occasions
favorables pour introduire en famille
le discours de foi et pour faire mûrir
une réflexion critique par rapport
aux nombreux conditionnements



auxquels les enfants sont soumis.
Cette attention des parents est
également une sensibilité pour
accueillir les éventuelles questions
religieuses qui sont présentes dans
l’âme des enfants, parfois évidentes,
parfois cachées. Ensuite, la joie : la
transmission de la foi doit toujours
avoir une tonalité de joie. C’est la joie
pascale, qui ne tait ni ne cache la
réalité de la douleur, de la
souffrance, de la fatigue, de la
difficultés, de l’incompréhension et
de la mort elle-même, mais qui sait
offrir les critères pour tout
interpréter dans la perspective de
l’espérance chrétienne. La bonne vie
de l’Évangile est précisément ce
regard nouveau, cette capacité de
voir avec les yeux de Dieu lui-même
chaque situation.

Il est important d’aider tous les
membres de la famille à comprendre
que la foi n’est pas un poids, mais
une source de joie profonde, elle



signifie percevoir l’action de Dieu,
reconnaître la présence du bien, qui
ne fait pas de bruit ; et elle offre des
orientations précieuses pour bien
vivre sa propre existence. Enfin, la
capacité d’écoute et de dialogue : la
famille doit être un milieu dans
lequel on apprend à être ensemble, à
réconcilier les oppositions dans le
dialogue réciproque, qui est fait
d’écoute et de parole, à se
comprendre et à s’aimer, pour être
un signe, l’un pour l’autre, de
l’amour miséricordieux de Dieu.

Parler de Dieu signifie donc faire
comprendre par la parole et par la
vie que Dieu n’est pas le concurrent
de notre existence, mais qu’il en est
plutôt le véritable garant, le garant
de la grandeur de la personne
humaine. Nous revenons ainsi au
début : parler de Dieu est
communiquer, avec force et
simplicité, avec la parole et avec la
vie, ce qui est essentiel : le Dieu de



Jésus Christ, ce Dieu qui nous a
montré un amour si grand, au point
de s’incarner, de mourir et de
ressusciter pour nous ; ce Dieu qui
demande de le suivre et de se laisser
transformer par son immense amour
pour renouveler notre vie et nos
relations; ce Dieu qui nous a donné
l’Église, pour marcher ensemble et, à
travers la Parole et les sacrements,
renouveler toute la Cité des hommes,
afin qu’elle puisse devenir Cité de
Dieu.

* * *

Le 1er décembre prochain sera
célébrée la Journée mondiale contre
le SIDA, une initiative des Nations
unies pour attirer l’attention sur une
maladie qui a causé des millions de
morts et des souffrances humaines
tragiques, accentuées dans les
régions les plus pauvres du monde,
qui ne peuvent avoir accès à des
médicaments efficaces qu’avec de



grandes difficultés. Ma pensée va, en
particulier, au grand nombre
d’enfants qui chaque année
contractent le virus de leurs propres
mères, malgré l’existence de
thérapies qui peuvent l’empêcher.
J’encourage les nombreuses
initiatives qui, dans le cadre de la
mission ecclésiale, sont promues
pour faire disparaître ce fléau.

Je salue cordialement les pèlerins
francophones, particulièrement ceux
d’Amiens ! Puissiez-vous regarder les
situations humaines avec les yeux
mêmes de Dieu et laisser son amour
renouveler votre vie et vos relations !
Vous formerez alors des
communautés chrétiennes exemptes
d’individualisme et d’indifférence,
capables de manifester à tous les
hommes l’action transformante de la
grâce de Dieu.

Bon pèlerinage !



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/pour-parler-de-
dieu-il-faut-etre-dans-son-intimite/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-parler-de-dieu-il-faut-etre-dans-son-intimite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-parler-de-dieu-il-faut-etre-dans-son-intimite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/pour-parler-de-dieu-il-faut-etre-dans-son-intimite/

	Pour parler de Dieu il faut être dans son intimité

