
opusdei.org

«Notre mission est
d’aider les autres à
être dociles à la
grâce de Dieu»

Fernando Ocariz, vicaire
auxiliaire de l’Opus Dei, a
répondu aux questions de Jordi
Picazo, lors d’une interview
réalisée le 25 juin dernier, veille
du 41ème anniversaire du
départ au Ciel de leur
fondateur. Au cours de cet
entretien, il revient notamment
sur le statut de vicaire
auxiliaire, nouveau dans le
gouvernement de l’Opus Dei.



13/07/2016

Interview accordée à Jordi Picazo par
mgr Ocariz, vicaire auxiliaire de
l’Opus Dei, publiée dans « Religión en
Libertad ».

*****

Mgr Fernando Ocariz (né à Paris, le
27 octobre 1944), licencié en Théologie
à l’Université Pontificale du Latran
(1969), fut ordonné prêtre en 1971,
après son doctorat à l’université de
Navarre.

Professeur titulaire de Théologie
Fondamentale à l’Université
Pontificale de la Sainte-Croix, il est,
depuis 1986, consultant de la
Congrégation pour la doctrine de la
foi ; depuis 2003, il est aussi
consultant de la Congrégation du
Clergé et, depuis 2011, également



consultant du Conseil Pontifical pour
la promotion de la nouvelle
évangélisation.

Depuis 1989, il est membre de
l’Académie Pontificale de Théologie.

Nommé vicaire général le 23 avril
1994 par Mgr Xavier Echevarria,
évêque-prélat de la Prélature de
l’Opus Dei, il est devenu Vicaire
auxiliaire de l’Opus Dei le 9 décembre
2014. Mgr Mariano Fazio assume
désormais la charge de Vicaire
général.

La figure du vicaire auxiliaire est
prévue dans le droit de l’Église pour la
prélature de l’Opus Dei aux nn.134§1
et 135 du Codex “iuris particularis
Operis Dei” promulgué par saint Jean-
Paul II dans la Constitution
Apostolique Ut sit, le 28 novembre
1982. Ce statut avait donc été
envisagé par leur Fondateur.



Dans le décret de nomination, Mgr
Xavier Echevarria déclare que «
l’extension du travail apostolique de
la Prélature et la croissance du
nombre des circonscriptions
régionales, des centres et des œuvres
dont le travail pastoral est confié à
l’Opus Dei, ont fait que le volume de
travail de gouvernement qui revient
au prélat est de plus en plus
important » ; de ce fait, ajoute-t-il, «
compte tenu de mon âge, j’estime qu’il
est opportun de procéder à la
nomination d’un Vicaire auxiliaire ».

Désormais et pour la première
fois, le prélat tient avec vous la
barre du navire de l’Opus Dei,
grâce à une figure envisagée par
votre Fondateur. Est-ce un geste de
détachement de sa part ?

Après avoir entendu les organes de
conseil qui l’assistent dans son
gouvernement pastoral, Mgr
Echevarria a décidé de me nommer



vicaire auxiliaire pour que je partage
avec lui le pouvoir exécutif, réservé
de droit au prélat.

C’est une figure qu’avait envisagée
saint Josémaria, notre Fondateur.

Par ailleurs, les statuts de la
prélature définissent la fonction du
prélat comme « maître et père ». Cela
montre que la tâche que l’Église
confie au prélat —comme à tout
pasteur à la tête d’une
circonscription ecclésiastique— ne se
limite pas à l’exercice du pouvoir de
gouvernement mais qu’elle
comprend aussi cette dimension
importante de paternité vis-à-vis de
tous les fidèles, prêtres et laïcs, qui
lui sont confiés.

Saint Josémaria incarna de façon très
intense cette paternité spirituelle,
caractéristique du prêtre. Et ce vécu
est un legs transmis à ses
successeurs. La paternité du prélat
permet à tous les fidèles de la



prélature de toucher du doigt ce trait
de « famille », propre à l’Opus Dei, à
l’Église, famille des enfants de Dieu.

L’Œuvre est une belle petite famille
disait le bienheureux Alvaro del
Portillo, una bella famigliola. Une
Famille : est-ce le terme qui définit
le mieux la nature de l’Opus Dei?

Le Pape nous rappelle que l’Église est
« famille de familles » (Amoris
Laetitia, n. 87). C’est dans la famille
que l’on apprend à être heureux, à
développer ses capacités. C’est le lieu
où nous sommes aimés tel que nous
sommes et auquel nous pouvons
toujours revenir.

Saint Josémaria cultiva autour de lui
un climat familial: prier les uns pour
les autres, souhaiter porter aux
autres la charité du Christ, se soucier
de les servir, et, si besoin est, de les
corriger. Créer cette ambiance est
une conquête de tous les jours, un



engagement de chaque membre de la
famille.

Quel est le ‘Strategic Planning’ de
l’Opus Dei pour un proche avenir?
Vers où se dirige l’Opus Dei au
XXIèmesiècle ?

Là où le Saint-Esprit nous poussera.
Saint Josémaria nous demandait de
nous ouvrir en éventail. Au
XXIèmesiècle, il faudra toujours porter
la semence de l’Église partout.
L’essentiel est d’être docile à la grâce
de Dieu, et d’aider chaque personne
à l’être aussi, à avoir une vie
cohérente et joyeuse au travail, en
famille, dans la vie sociale.

Par ailleurs, nous tâcherons
d’étendre les initiatives solidaires
promues par les fidèles et les
coopérateurs de la Prélature dans le
monde entier.

Avec la grâce de Dieu et le soutien de
tant de gens, chrétiens ou pas, nous



souhaitons élargir le rayon d’action
des projets qui visent à mettre de «
l’humanité » dans « notre maison
commune ».

En Europe, nous relèverons de défi
de la culture de l’accueil face aux
nouveaux flux migratoires.

Ces prochaines années, nous
chercherons à développer une
pastorale de la famille et de la
jeunesse bien ciblée, parce qu’elles
sont soumises à de très fortes
pressions.

Géographiquement parlant,
envisagez-vous de commencer
dans de nouveaux endroits
prochainement ? Trouvez-vous des
difficultés dans les zones où vous
avez commencé récemment votre
travail ?

C’est vrai, les évêques locaux de
nombreux pays nous demandent.
Nous pensons au Vietnam et à



l’Angola. Il faut savoir que les
personnes de l’Œuvre ne s’y rendent
pas comme ça, mais pour y travailler
professionnellement. Or, il est
difficile de programmer tout cela à
long terme.

En ce moment, nous commençons en
Corée, par exemple. La plus grosse
difficulté n’est ni le travail, ni les
gens, mais plutôt la langue. L’Estonie,
la Finlande sont aussi des endroits
difficiles mais, Dieu aidant, l’Œuvre
s’y développe. Le premier prêtre
finlandais vient d’être ordonné.

En 2028 on fêtera les 100 ans de
l’Opus Dei. Escriva passa la nuit du
23 au 24 juin1946 à prier de son
balcon, le regard rivé sur le palais
apostolique et la basilique Saint-
Pierre, au Vatican. On lui avait dit
que l’Opus Dei avait cent ans
d’avance de par la nouveauté de sa
doctrine sur le laïcat. Les laïcs du
XXIèmesiècle, sont-ils comme les



premiers chrétiens? Parlez-nous
de la sanctification du mondeab
intra.

Les laïcs du XXIèmesiècle, comme ceux
de tous les temps, sont appelés à agir
comme les premiers disciples du
Christ: au cœur du monde, chez eux,
à leur poste de travail, là où ils se
détendent et s’amusent. Partout,
dans n’importe quelle ambiance, ils
sont invités à être apôtres, à parler
du Christ, à s’adresser à Dieu leur
Père qui les attend.

Saint Josémaria a mis à l’honneur ce
chemin ordinaire vers la sainteté. Le
travail de l’Opus Dei est
essentiellement celui que font les
laïcs, chacun à leur poste, les époux,
auprès de leur famille et les prêtres
avec leur ministère pastoral.

Alvaro del Portillo fut-il placé par
Dieu près d’Escriva pour qu’il
parvienne à faire l’Opus Dei?



En effet, notre fondateur remercia
plus d’une fois le bon Dieu d’avoir
Alvaro del Portillo à ses côtés. Je
pense que la fécondité du
bienheureux Alvaro vient du fait
d’avoir cherché à faire la volonté de
Dieu à tout instant. Il évita de se faire
valoir personnellement et c’est
précisément ce qui fit sa grandeur.

Beaucoup voient en lui un exemple
de fidélité envers l’Église. Tout
d’abord comme ingénieur, puis
comme prêtre, et finalement comme
évêque. Exemple de fidélité
également envers les papes qu’il
fréquenta et envers le fondateur de
l’Opus Dei. De toute évidence, cette
fidélité fut un appui solide pour
notre fondateur. Une fidélité vécue
comme une vertu créative parce
qu’elle demande un renouvellement
intérieur et extérieur permanent.

Le Pape François vient
d’approuver le décret qui déclare



Montse Grases «Vénérable».
Montse Grases, morte d’un cancer
à 17 ans, à Barcelone, était
membre de l’Opus Dei. Elle est
donc sur la voie d’une béatification
éventuelle et d’une canonisation.
La sainteté n’est donc plus une
utopie ?

Dieu merci, la sainteté n’a jamais été
une utopie : depuis le premier siècle
jusqu’à aujourd’hui, très nombreux
sont les chrétiens qui ont cherché à
imiter le Christ jusqu’à l’héroïsme.
Ceci dit, on avait peut-être oublié
pendant un certain temps que tout
baptisé est appelé à la sainteté et
qu’il n’est pas besoin d’une
consécration spéciale pour y arriver,
à moins de recevoir une vocation
particulière dans ce sens.

La nouvelle récente de Montse, jeune
fille de Barcelone qui n’avait que 17
ans mais qui était bien décidée à se
rapprocher de Dieu à tout instant, ne



fait que le confirmer. C’est donc
encourageant pour beaucoup de
jeunes qui, comme elle, passent le
plus clair de leur temps à l’école, à
l’université, au sport, avec leurs
amis.

Il faut prendre conscience que tout
chrétien porte sur ses épaules la
mission de l’Église. L’évangélisation
est le fait de tous les chrétiens qui
proclament intégralement l’évangile,
chacun à son poste. Le prêtre en tant
que prêtre, les laïcs en tant que laïcs :
l’enseignant, en tant qu’enseignant,
l’ouvrier, en tant qu’ouvrier, chacun
le faisant spontanément et de lui-
même, dans son milieu naturel.

Le concile Vatican II l’a proclamé
clairement. Nous devons tous
chercher la sainteté. Les gens ne
s’inquiètent guère d’être canonisés
ou pas. La canonisation n’intéresse
que l’Église. Les saints sont un
bienfait pour l’Église.



Quand le sol se dérobait sous vos
pas, la miséricorde de la Sainte
Vierge était là. L’avez-vous
spécialement ressentie en cette
Année Jubilaire ?

S’adresser à sa mère quand on est en
difficulté est presque instinctif. Les
chrétiens l’ont toujours fait, dès la
Pentecôte où les Apôtres étaient tous
autour d’Elle. Saint Josémaria se
rendit dans beaucoup de sanctuaires
mariaux pour demander des faveurs
à la Vierge, pour la supplier de les
protéger et pour prier pour l’Église.
Puis il rentrait chez lui, comme s’il
avait été délivré d’un poids parce
qu’il avait éprouvé la miséricorde de
Dieu.

Cette année jubilaire devrait
permettre à chacun de toucher du
doigt la providence de Dieu dans sa
vie, et être en même temps le canal
pour que la miséricorde de Dieu en
touche beaucoup d’autres. Le



challenge c’est d’accueillir
l’extraordinaire miséricorde divine
dans « l’ordinaire».

L’Opus Dei est fort en
communication et le prélat
communique en permanence avec
les fidèles de la Prélature. Quelle
est l’importance de la
communication dans l’Église et
quels sont les défis à relever en ce
domaine?

Merci pour vos appréciations mais
j’estime qu’il y a toujours du chemin
à faire et beaucoup à apprendre des
autres. Je pense que le défi essentiel
est la cohérence. La communication
ne peut pas être artificielle. Il faut
communiquer ce que l’on a au fond
de son être, et avec les mots
appropriés. Aussi peut-on assurer
que la charité est le meilleur langage
pour la communication de la foi.

C’est ce qu’a exprimé le pape
François dans son message pour la



50ème journée des communications
sociales : « Si notre cœur et nos
gestes sont animés par la charité, par
l’amour divin, notre communication
sera porteuse de la force de Dieu.
» (25 janvier 2016).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/notre-mission-
est-daider-les-autres-a-etre-dociles-a-la-

grace-de-dieu/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/notre-mission-est-daider-les-autres-a-etre-dociles-a-la-grace-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/notre-mission-est-daider-les-autres-a-etre-dociles-a-la-grace-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/notre-mission-est-daider-les-autres-a-etre-dociles-a-la-grace-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/notre-mission-est-daider-les-autres-a-etre-dociles-a-la-grace-de-dieu/

	«Notre mission est d’aider les autres à être dociles à la grâce de Dieu»

