
opusdei.org

Message du Pape
pour le Carême 2009

"Après avoir jeûné quarante
jours et quarante nuits, il eut
faim" (Mt 4, 1-2)

24/02/2009

Chers frères et sœurs !

Au commencement du Carême, qui
constitue un chemin d’entraînement
spirituel intense, la Liturgie nous
propose à nouveau trois pratiques
pénitentielles très chères à la
tradition biblique et chrétienne – la
prière, l’aumône et le jeûne – pour



nous préparer à mieux célébrer la
Pâque et faire ainsi l’expérience de la
puissance de Dieu qui, comme nous
l’entendrons au cours de la Veillée
Pascale, « triomphe du mal, lave nos
fautes, redonne l’innocence aux
pécheurs, la joie aux affligés, dissipe
la haine, nous apporte la paix et
humilie l’orgueil du monde
» (Annonce de la Pâque). En ce
traditionnel Message du Carême, je
souhaite cette année me pencher
plus particulièrement sur la valeur et
le sens du c. Le Carême en effet nous
rappelle les quarante jours de jeûne
vécus par le Seigneur dans le désert,
avant le commencement de sa
mission publique. Nous lisons dans
l’Evangile : « Jésus fut conduit au
désert par l’Esprit pour être tenté par
le démon. Après avoir jeûné
quarante jours et quarante nuits, il
eut faim » (Mt 4,1-2). Comme Moïse
avant de recevoir les Tables de la Loi,
(cf. Ex 34,28), comme Élie avant de
rencontrer le Seigneur sur le mont



Horeb (cf. 1 R 19,8), de même Jésus,
en priant et en jeûnant, se prépare à
sa mission, dont le début fut marqué
par une dure confrontation avec le
tentateur.

Nous pouvons nous demander quelle
valeur et quel sens peuvent avoir
pour nous, chrétiens, le fait de se
priver de quelque chose qui serait
bon en soi et utile pour notre
subsistance. Les Saintes Écritures et
toute la tradition chrétienne
enseignent que le jeûne est d’un
grand secours pour éviter le péché et
tout ce qui conduit à lui. C’est
pourquoi, dans l’histoire du salut,
l’invitation à jeûner revient
régulièrement. Déjà dans les
premières pages de la Sainte
Écriture, le Seigneur commande à
l’homme de s’abstenir de manger du
fruit défendu : « Tu pourras manger
de tous les arbres du jardin, mais de
l’arbre de la connaissance du bien et
du mal, tu ne mangera pas, car le



jour où tu en mangeras,
certainement tu mourras. » (Gn
2,16-17). En commentant l’injonction
divine, saint Basile observe que « le
jeûne a été prescrit dans le paradis
terrestre », et « ce premier précepte
été donné à Adam ». Il conclut ainsi :
« Cette défense – 'tu ne mangeras pas'
– est une loi de jeûne et d’abstinence
» (cf. Homélie sur le jeûne : PG 31,
163, 98). Parce que tous nous
sommes appesantis par le péché et
ses conséquences, le jeûne nous est
offert comme un moyen pour
renouer notre amitié avec le
Seigneur. C’est ce que fit Esdras
avant le voyage du retour de l’exil en
Terre promise, quand il invita le
peuple réuni à jeûner « pour
s’humilier – dit-il – devant notre Dieu
» (8,21). Le Tout Puissant écouta leur
prière et les assura de sa faveur et de
sa protection. Les habitants de
Ninive en firent autant quand,
sensibles à l’appel de Jonas à la
repentance, ils proclamèrent, comme



témoignage de leur sincérité, un
jeûne en disant: « Qui sait si Dieu ne
se ravisera pas et ne se repentira pas,
s’il ne reviendra pas de l’ardeur de sa
colère, en sorte que nous ne
périssions point ? » (3,9). Là encore,
Dieu vit leurs œuvres et les épargna.

Dans le Nouveau Testament, Jésus
met en lumière la raison profonde du
jeûne en stigmatisant l’attitude des
pharisiens qui observaient avec
scrupule les prescriptions imposées
par la loi, alors que leurs cœurs
étaient loin de Dieu. Le vrai jeûne,
redit encore en d’autre lieux le divin
Maître, consiste plutôt à faire la
volonté du Père céleste, lequel « voit
dans le secret et te récompensera
» (Mt 6,18). Lui-même en donne
l’exemple en répondant à Satan, au
terme des quarante jours passés dans
le désert : « Ce n’est pas de pain seul
que vivra l’homme, mais de toute
parole qui sort de la bouche de Dieu
» (Mt 4,4). Le vrai jeûne a donc pour



but de manger « la vraie nourriture
», qui consiste à faire la volonté du
Père (cf. Jn 4,34). Si donc Adam
désobéit à l’ordre du Seigneur « de
ne pas manger du fruit de l’arbre de
la connaissance du bien et du mal »,
le croyant entend par le jeûne se
soumettre à Dieu avec humilité, en se
confiant à sa bonté et à sa
miséricorde. La pratique du jeûne est
très présente dans la première
communauté chrétienne (cf. Act 13,3;
14,22; 27,21; 2 Cor 6,5). Les Pères de
l’Église aussi parlent de la force du
jeûne, capable de mettre un frein au
péché, de réprimer les désirs du «
vieil homme », et d’ouvrir dans le
cœur du croyant le chemin vers
Dieu. Le jeûne est en outre une
pratique récurrente des saints, qui le
recommandent. Saint Pierre
Chrysologue écrit : « Le jeûne est
l’âme de la prière, la miséricorde est
la vie du jeûne. Donc, celui qui prie
doit jeûner ; celui qui jeûne doit
avoir pitié ; qu’il écoute l’homme qui



demande, et qui en demandant
souhaite être écouté ; il se fait
entendre de Dieu, celui qui ne refuse
pas d’entendre lorsqu’on le supplie
» (Sermo 43: PL 52, 320. 332).

De nos jours, la pratique du jeûne
semble avoir perdu un peu de sa
valeur spirituelle et, dans une
culture marquée par la recherche du
bien-être matériel, elle a plutôt pris
la valeur d’une pratique
thérapeutique pour le soin du corps.
Le jeûne est sans nul doute utile au
bien-être physique, mais pour les
croyants, il est en premier lieu une «
thérapie » pour soigner tout ce qui
les empêche de se conformer à la
volonté de Dieu. Dans la Constitution
apostolique Pænitemini de 1966, le
Serviteur de Dieu Paul VI
reconnaissait la nécessité de
remettre le jeûne dans le contexte de
l’appel de tout chrétien à « ne plus
vivre pour soi-même, mais pour
Celui qui l’a aimé et s’est donné pour



lui, et… aussi à vivre pour ses frères
» (cf. Ch. I). Ce Carême pourrait être
l’occasion de reprendre les normes
contenues dans cette Constitution
apostolique, et de remettre en valeur
la signification authentique et
permanente de l’antique pratique
pénitentielle, capable de nous aider à
mortifier notre égoïsme et à ouvrir
nos cœurs à l’amour de Dieu et du
prochain, premier et suprême
commandement de la Loi nouvelle et
résumé de tout l’Évangile (cf. Mt
22,34-40).

La pratique fidèle du jeûne contribue
en outre à l’unification de la
personne humaine, corps et âme, en
l’aidant à éviter le péché et à croître
dans l’intimité du Seigneur. Saint
Augustin qui connaissait bien ses
inclinations négatives et les
définissait comme « des nœuds
tortueux et emmêlés » (Confessions,
II, 10.18), écrivait dans son traité sur 
L’utilité du jeûne : « Je m’afflige certes



un supplice, mais pour qu’Il me
pardonne ; je me châtie de moi-
même pour qu’Il m’aide, pour plaire
à ses yeux, pour arriver à la
délectation de sa douceur » (Sermon
400, 3, 3: PL 40, 708). Se priver de
nourriture matérielle qui alimente le
corps facilite la disposition intérieur
à l’écoute du Christ et à se nourrir de
sa parole de salut. Avec le jeûne et la
prière, nous Lui permettons de venir
rassasier une faim plus profonde que
nous expérimentons au plus intime
de nous : la faim et la soif de Dieu.

En même temps, le jeûne nous aide à
prendre conscience de la situation
dans laquelle vivent tant de nos
frères. Dans sa Première Lettre, saint
Jean met en garde : « Si quelqu’un
possède des richesses de ce monde
et, voyant son frère dans la nécessité,
lui ferme ses entrailles, comment
l’amour de Dieu demeurerait-il en
lui ? » (3,17). Jeûner volontairement
nous aide à suivre l’exemple du Bon



Samaritain, qui se penche et va au
secours du frère qui souffre (cf. Deus
caritas est, 15). En choisissant
librement de se priver de quelque
chose pour aider les autres, nous
montrons de manière concrète que le
prochain en difficulté ne nous est pas
étranger. C’est précisément pour
maintenir vivante cette attitude
d’accueil et d’attention à l’égard de
nos frères que j’encourage les
paroisses et toutes les communautés
à intensifier pendant le Carême la
pratique du jeûne personnel et
communautaire, en cultivant aussi
l’écoute de la Parole de Dieu, la
prière et l’aumône. Ceci a été, dès le
début, une caractéristique de la vie
des communautés chrétiennes où se
faisaient des collectes spéciales (cf. 2
Cor 8-9; Rm 15, 25-27), tandis que les
fidèles étaient invités à donner aux
pauvres ce qui, grâce au jeûne, avait
été mis à part (cf. Didascalie Ap., V,
20,18). Même aujourd’hui, une telle
pratique doit être redécouverte et

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_fr.html


encouragée, surtout pendant le
temps liturgique du Carême.

Il ressort clairement de tout ce que je
viens de dire, que le jeûne représente
une pratique ascétique importante,
une arme spirituelle pour lutter
contre tous les attachements
désordonnés. Se priver
volontairement du plaisir de la
nourriture et d’autres biens
matériels, aide le disciple du Christ à
contrôler les appétits de sa nature
affaiblie par la faute originelle, et
dont les effets négatifs investissent
entièrement la personne humaine.
Une hymne antique de la liturgie du
Carême exhorte avec pertinence : « 
Utamur ergo parcius, / verbis, cibis et
potibus, / somno, iocis et arctius /
perstemus in custodia – Nous utilisons
plus sobrement les paroles, les
nourritures, les boissons, le sommeil
et les jeux, et avec plus d’attention,
nous demeurons vigilants ».



Chers frères et sœurs, à bien
regarder, le jeûne a comme ultime
finalité d’aider chacun d’entre nous,
comme l’écrivait le Serviteur de Dieu
Jean-Paul II, à faire un don total de
soi à Dieu (cf. Veritatis splendor, 21).
Que le Carême soit donc mis en
valeur dans toutes les familles et
dans toutes les communautés
chrétiennes, pour éloigner de tout ce
qui distrait l’esprit et intensifier ce
qui nourrit l’âme en l’ouvrant à
l’amour de Dieu et du prochain. Je
pense en particulier à un plus grand
engagement dans la prière, la lectio
divina, le recours au Sacrement de la
Réconciliation et dans la
participation active à l’Eucharistie,
par dessus tout à la Messe
dominicale. Avec cette disposition
intérieure, nous entrons dans le
climat de pénitence propre au
Carême. Que la Bienheureuse Vierge
Marie, Causa nostrae laetitiae, nous
accompagne et nous soutienne dans
nos efforts pour libérer notre cœur

https://www.vatican.va/edocs/FRA0081/_INDEX.HTM


de l’esclavage du péché et pour en
faire toujours plus un « tabernacle
vivant de Dieu ». En formulant ce
souhait et en assurant de ma prière
tous les croyants et chaque
communauté ecclésiale afin que tous
suivent avec profit l’itinéraire du
Carême, j’accorde à tous et de tout
cœur la Bénédiction Apostolique.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/message-du-
pape-pour-le-careme-2009/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-pour-le-careme-2009/
https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-pour-le-careme-2009/
https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-pour-le-careme-2009/

	Message du Pape pour le Carême 2009

