
opusdei.org

Message du Pape
François pour le
Carême 2019

Dans ce message, le Saint Père
nous rappelle que le Carême,
qui débute ce mercredi 6 mars,
est un signe sacramentel de la
conversion à laquelle tous les
chrétiens sont constamment
appelés pour incarner plus
intensément et concrètement le
mystère pascal dans leur vie
personnelle, familiales et
sociales, en particulier par le
jeûne, la prière et la charité.



04/03/2019

« La création attend avec
impatience la révélation des fils de
Dieu » (Rm 8,19)

Chers frères et sœurs,

Chaque année, Dieu, avec le secours
de notre Mère l’Église, «accorde aux
chrétiens de se préparer aux fêtes
pascales dans la joie d’un cœur
purifié» (Préface de Carême 1) pour
qu’ils puissent puiser aux mystères
de la rédemption, la plénitude offerte
par la vie nouvelle dans le Christ.
Ainsi nous pourrons cheminer de
Pâques en Pâques jusqu’à la
plénitude du salut que nous avons
déjà reçue grâce au mystère pascal
du Christ: «Car nous avons été sauvés,
mais c’est en espérance» (Rm 8,24). Ce
mystère de salut, déjà à l’œuvre en
nous en cette vie terrestre, se



présente comme un processus
dynamique qui embrasse également
l’Histoire et la création tout entière.
Saint Paul le dit:«La création attend
avec impatience la révélation des fils
de Dieu» (Rm 8,19). C’est dans cette
perspective que je souhaiterais offrir
quelques points de réflexion pour
accompagner notre chemin de
conversion pendant le prochain
carême.

1. La rédemption de la Création

La célébration du Triduum pascal de
la passion, mort et résurrection du
Christ, sommet de l’année liturgique,
nous appelle, chaque fois, à nous
engager sur un chemin de
préparation, conscients que notre
conformation au Christ (cf. Rm 8,29)
est un don inestimable de la
miséricorde de Dieu.

Si l’homme vit comme fils de Dieu,
s’il vit comme une personne sauvée
qui se laisse guider par l’Esprit Saint



(cf. Rm 8,14) et sait reconnaître et
mettre en œuvre la loi de Dieu, en
commençant par celle qui est inscrite
en son cœur et dans la nature, alors 
il fait également du bien à la Création,
en coopérant à sa rédemption. C’est
pourquoi la création, nous dit Saint
Paul, a comme un désir ardent que
les fils de Dieu se manifestent, à
savoir que ceux qui jouissent de la
grâce du mystère pascal de Jésus
vivent pleinement de ses fruits,
lesquels sont destinés à atteindre
leur pleine maturation dans la
rédemption du corps humain. Quand
la charité du Christ transfigure la vie
des saints – esprit, âme et corps –,
ceux-ci deviennent une louange à
Dieu et, par la prière, la
contemplation et l’art, ils intègrent
aussi toutes les autres créatures,
comme le confesse admirablement le
«Cantique des créatures» de saint
François d’Assise (cf. Enc. Laudato Sì,
n. 87). En ce monde, cependant,
l’harmonie produite par la



rédemption, est encore et toujours
menacée par la force négative du
péché et de la mort.

2. La force destructrice du péché

En effet, lorsque nous ne vivons pas
en tant que fils de Dieu, nous
mettons souvent en acte des
comportements destructeurs envers
le prochain et les autres créatures,
mais également envers nous-mêmes,
en considérant plus ou moins
consciemment que nous pouvons les
utiliser selon notre bon plaisir.
L’intempérance prend alors le dessus
et nous conduit à un style de vie qui
viole les limites que notre condition
humaine et la nature nous
demandent de respecter. Nous
suivons alors des désirs incontrôlés
que le Livre de la Sagesse attribue
aux impies, c’est-à-dire à ceux qui
n’ont pas Dieu comme référence
dans leur agir, et sont dépourvus
d’espérance pour l’avenir (cf. 2,1-11).



Si nous ne tendons pas
continuellement vers la Pâque, vers
l’horizon de la Résurrection, il
devient clair que la logique du «tout
et tout de suite», du «posséder
toujours davantage» finit par
s’imposer.

La cause de tous les maux, nous le
savons, est le péché qui, depuis son
apparition au milieu des hommes, a
brisé la communion avec Dieu, avec
les autres et avec la création à
laquelle nous sommes liés avant tout
à travers notre corps. La rupture de
cette communion avec Dieu a
également détérioré les rapports
harmonieux entre les êtres humains
et l’environnement où ils sont
appelés à vivre, de sorte que le jardin
s’est transformé en un désert (cf. Gn
3,17-18). Il s’agit là du péché qui
pousse l’homme à se tenir pour le
dieu de la création, à s’en considérer
le chef absolu et à en user non pas
pour la finalité voulue par le



Créateur mais pour son propre
intérêt, au détriment des créatures et
des autres.

Quand on abandonne la loi de Dieu,
la loi de l’amour, c’est la loi du plus
fort sur le plus faible qui finit par
s’imposer. Le péché qui habite dans
le cœur de l’homme (cf. Mc 7, 20-23) –
et se manifeste sous les traits de
l’avidité, du désir véhément pour le
bien-être excessif, du désintérêt pour
le bien d’autrui, et même souvent
pour le bien propre – conduit à
l’exploitation de la création, des
personnes et de l’environnement,
sous la motion de cette cupidité
insatiable qui considère tout désir
comme un droit, et qui tôt ou tard,
finira par détruire même celui qui se
laisse dominer par elle.

3. La force de guérison du repentir
et du pardon

C’est pourquoi la création a un
urgent besoin que se révèlent les fils



de Dieu, ceux qui sont devenus “une
nouvelle création” : «Si donc
quelqu’un est dans le Christ, il est une
créature nouvelle. Le monde ancien
s’en est allé, un monde nouveau est
déjà né» (2 Co 5,17). En effet, grâce à
leur manifestation, la création peut
elle aussi «vivre» la Pâque: s’ouvrir
aux cieux nouveaux et à la terre
nouvelle (cf. Ap 21,1). Le chemin vers
Pâques nous appelle justement à
renouveler notre visage et notre
cœur de chrétiens à travers le
repentir, la conversion et le pardon
afin de pouvoir vivre toute la
richesse de la grâce du mystère
pascal.

Cette “impatience”, cette attente de la
création, s’achèvera lors de la
manifestation des fils de Dieu, à
savoir quand les chrétiens et tous les
hommes entreront de façon décisive
dans ce “labeur” qu’est la
conversion. Toute la création est
appelée, avec nous, à sortir «de



l’esclavage de la dégradation, pour
connaître la liberté de la gloire
donnée aux enfants de
Dieu» (Rm8,21). Le carême est un
signe sacramentel de cette
conversion. Elle appelle les chrétiens
à incarner de façon plus intense et
concrète le mystère pascal dans leur
vie personnelle, familiale et sociale
en particulier en pratiquant le jeûne,
la prière et l’aumône.

Jeûner,c’est-à-dire apprendre à
changer d’attitude à l’égard des
autres et des créatures: de la
tentation de tout “dévorer” pour
assouvir notre cupidité, à la capacité
de souffrir par amour, laquelle est
capable de combler le vide de notre
cœur. Prier afin de savoir renoncer à
l’idolâtrie et à l’autosuffisance de
notre moi, et reconnaître qu’on a
besoin du Seigneur et de sa
miséricorde. Pratiquer l’aumône pour
se libérer de la sottise de vivre en
accumulant toute chose pour soi



dans l’illusion de s’assurer un avenir
qui ne nous appartient pas. Il s’agit
ainsi de retrouver la joie du dessein
de Dieu sur la création et sur notre
cœur, celui de L’aimer, d’aimer nos
frères et le monde entier, et de
trouver dans cet amour le vrai
bonheur.

Chers frères et sœurs, le «carême» du
Fils de Dieu a consisté à entrer dans
le désert de la création pour qu’il
redevienne le jardin de la
communion avec Dieu, celui qui
existait avant le péché originel (cf. 
Mc 1,12-13; Is 51,3). Que notre
Carême puisse reparcourir le même
chemin pour porter aussi l’espérance
du Christ à la création, afin qu’«elle
aussi, libérée de l’esclavage de la
dégradation, puisse connaître la
liberté de la gloire donnée aux enfants
de Dieu» (cf. Rm 8,21). Ne laissons pas
passer en vain ce temps favorable!
Demandons à Dieu de nous aider à
mettre en œuvre un chemin de vraie



conversion. Abandonnons l’égoïsme,
le regard centré sur nous-mêmes et
tournons-nous vers la Pâque de
Jésus: faisons-nous proches de nos
frères et sœurs en difficulté en
partageant avec eux nos biens
spirituels et matériels. Ainsi, en
accueillant dans le concret de notre
vie la victoire du Christ sur le péché
et sur la mort, nous attirerons
également sur la création sa force
transformante.

Du Vatican, le 4 octobre 2018,

Fête de Saint François d’Assise.

FRANÇOIS

source : vatican.va

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/lent/documents/papa-francesco_20181004_messaggio-quaresima2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/lent/documents/papa-francesco_20181004_messaggio-quaresima2019.html


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/message-du-
pape-francois-pour-le-careme-2019/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2019/
https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2019/
https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2019/

	Message du Pape François pour le Carême 2019

