
opusdei.org

Message du pape
François pour le
Carême 2015

Le Pape nous prévient contre le
danger de l’indifférence qui
guette ceux qui vivent dans une
situation aisée et il nous
propose une solution : éduquer
le cœur à la miséricorde.

18/02/2015

Chers frères et soeurs,

Le Carême est un temps de
renouveau pour l'Église, pour les
communautés et pour chaque fidèle.



Mais c'est surtout un « temps de
grâce » (2 Cor 6, 2). Dieu ne nous
demande rien qu'il ne nous ait donné
auparavant : « Nous aimons parce
que Dieu lui-même nous a aimés le
premier » (1 Jn 4, 19). Il n'est pas
indifférent à nous. Il porte chacun de
nous dans son coeur, il nous connaît
par notre nom, il prend soin de nous
et il nous cherche quand nous
l'abandonnons. Chacun de nous
l'intéresse ; son amour l'empêche
d'être indifférent à ce qui nous
arrive. Mais il arrive que, quand
nous allons bien et nous sentons à
l'aise, nous oublions sûrement de
penser aux autres (ce que Dieu le
Père ne fait jamais), nous ne nous
intéressons plus à leurs problèmes, à
leurs souffrances et aux injustices
qu'ils subissent… alors notre coeur
tombe dans l'indifférence : alors que
je vais relativement bien et que je
suis à l'aise, j'oublie ceux qui ne vont
pas bien. Cette attitude égoïste,
d'indifférence, a pris aujourd'hui une



dimension mondiale, au point que
nous pouvons parler d'une
mondialisation de l'indifférence. Il
s'agit d'un malaise que, comme
chrétiens, nous devons affronter.

Quand le peuple de Dieu se convertit
à son amour, il trouve les réponses à
ces questions que l'histoire lui pose
continuellement. Un des défis les
plus urgents sur lesquels je veux
m'arrêter dans ce message, est celui
de la mondialisation de
l'indifférence. L'indifférence envers
son prochain et envers Dieu est une
tentation réelle même pour nous,
chrétiens. C'est pour cela que nous
avons besoin d'entendre, lors de
chaque Carême, le cri des prophètes
qui haussent la voix et qui nous
réveillent.

Dieu n'est pas indifférent au monde,
mais il l'aime jusqu'à donner son Fils
pour le salut de tout homme. Dans
l'incarnation, dans la vie terrestre,



dans la mort et la résurrection du
Fils de Dieu, la porte entre Dieu et
l'homme, entre ciel et terre, s'ouvre
définitivement. Et l'Église est comme
la main qui maintient ouverte cette
porte grâce à la proclamation de la
Parole, à la célébration des
sacrements, au témoignage de la foi
qui devient efficace dans la charité
(cf. Ga 5, 6). Toutefois, le monde tend
à s'enfermer sur lui-même et à
fermer cette porte par laquelle Dieu
entre dans le monde et le monde en
lui. Ainsi, la main, qui est l'Église, ne
doit jamais être surprise si elle est
repoussée, écrasée et blessée.

C'est pourquoi, le peuple de Dieu a
besoin de renouveau, pour ne pas
devenir indifférent et se renfermer
sur lui-même. Je voudrais vous
proposer trois pistes à méditer pour
ce renouveau.

1. « Si un seul membre souffre, tous
les membres partagent sa souffrance »



(1Co 12, 26) – L'Église La charité de
Dieu qui rompt ce mortel
enfermement sur soi-même qu'est
l'indifférence, nous est offerte par
l'Église dans son enseignement et,
surtout, dans son témoignage.
Cependant, on ne peut témoigner
que de ce que l'on a éprouvé
auparavant. Le chrétien est celui qui
permet à Dieu de le revêtir de sa
bonté et de sa miséricorde, de le
revêtir du Christ, pour devenir
comme lui, serviteur de Dieu et des
hommes. La liturgie du Jeudi Saint
avec le rite du lavement des pieds
nous le rappelle bien. Pierre ne
voulait pas que Jésus lui lave les
pieds, mais il a ensuite compris que
Jésus ne veut pas être seulement un
exemple de la manière dont nous
devons nous laver les pieds les uns
les autres. Ce service ne peut être
rendu que par celui qui s'est d'abord
laissé laver les pieds par le Christ.
Seul celui-là a « part » avec lui (Jn 13,
8) et peut ainsi servir l'homme.



Le Carême est un temps propice pour
nous laisser servir par le Christ et
ainsi devenir comme lui. Cela
advient quand nous écoutons la
Parole de Dieu et quand nous
recevons les sacrements, en
particulier l'Eucharistie. Nous
devenons en elle ce que nous
recevons : le Corps du Christ. Dans ce
corps, cette indifférence qui semble
prendre si souvent le pouvoir sur nos
coeurs, ne trouve pas de place.
Puisque celui qui est du Christ
appartient à un seul corps et en lui
personne n'est indifférent à l'autre. «
Si un seul membre souffre, tous les
membres partagent sa souffrance ; si
un membre est à l'honneur, tous
partagent sa joie » (1 Co 12, 26).

L'Église est communio sanctorum
parce que les saints y participent
mais aussi parce qu'elle est
communion de choses saintes :
l'amour de Dieu révélé à nous dans le
Christ et tous ses dons. Parmi eux, il



y a aussi la réponse de tous ceux qui
se laissent atteindre par un tel
amour. Dans cette communion des
saints et dans cette participation aux
choses saintes personne n'a rien en
propre, mais ce qu'il possède est
pour tout le monde. Et puisque nous
sommes liés en Dieu, nous pouvons
faire quelque chose aussi pour ceux
qui sont loin, pour ceux que nous ne
pourrions jamais rejoindre par nos
propres forces, parce que nous
prions Dieu avec eux et pour eux afin
que nous nous ouvrions tous à son
oeuvre de salut.

2. « Où est ton frère ? » (Gn 4, 9) – Les
paroisses et les communautés Il est
nécessaire de traduire tout ce qui est
dit par l'Église universelle dans la vie
des paroisses et des communautés.
Réussit-on dans ces réalités
ecclésiales à faire l'expérience
d'appartenir à un seul corps ? Un
corps qui en même temps reçoit et
partage tout ce que Dieu veut



donner ? Un corps qui connaît et qui
prend soin de ses membres les plus
faibles, les plus pauvres et les plus
petits ? Ou bien nous réfugions-nous
dans un amour universel qui
s'engage de loin dans le monde mais
qui oublie le Lazare assis devant sa
propre porte fermée ? (cf. Lc 16,
19-31).

Pour recevoir et faire fructifier
pleinement ce que Dieu nous donne,
il faut dépasser les frontières de
l'Église visible dans deux directions.
En premier lieu, en nous unissant à
l'Église du ciel dans la prière. Quand
l'Église terrestre prie, s'instaure une
communion de service réciproque et
de bien qui parvient jusqu'en la
présence de Dieu. Avec les saints qui
ont trouvé leur plénitude en Dieu,
nous faisons partie de cette
communion dans laquelle
l'indifférence est vaincue par
l'amour. L'Église du ciel n'est pas
triomphante parce qu'elle a tourné le



dos aux souffrances du monde et se
réjouit toute seule. Au contraire, les
saints peuvent déjà contempler et
jouir du fait que, avec la mort et la
résurrection de Jésus, ils ont vaincu
définitivement l'indifférence, la
dureté du coeur et la haine. Tant que
cette victoire de l'amour ne pénètre
pas le monde entier, les saints
marchent avec nous qui sommes
encore pèlerins. Sainte Thérèse de
Lisieux, docteur de l'Église,
convaincue que la joie dans le ciel
par la victoire de l'amour crucifié
n'est pas complète tant qu'un seul
homme sur la terre souffre et gémit,
écrivait : « Je compte bien ne pas
rester inactive au Ciel, mon désir est
de travailler encore pour l'Église et
les âmes » (Lettre 254, 14 juillet
1897).

Nous aussi, nous participons aux
mérites et à la joie des saints et eux
participent à notre lutte et à notre
désir de paix et de réconciliation.



Leur joie de la victoire du Christ
ressuscité nous est un motif de force
pour dépasser tant de formes
d'indifférence et de dureté du coeur.
D'autre part, chaque communauté
chrétienne est appelée à franchir le
seuil qui la met en relation avec la
société qui l'entoure, avec les
pauvres et ceux qui sont loin. L'Église
est, par nature, missionnaire, et elle
n'est pas repliée sur elle-même, mais
envoyée à tous les hommes. Cette
mission est le patient témoignage de
celui qui veut porter au Père toute la
réalité et chaque homme. La mission
est ce que l'amour ne peut pas taire.
L'Église suit Jésus Christ sur la route
qui la conduit vers tout homme,
jusqu'aux confins de la terre (cf. Ac
1,8). Nous pouvons ainsi voir dans
notre prochain le frère et la soeur
pour lesquels le Christ est mort et
ressuscité. Tout ce que nous avons
reçu, nous l'avons reçu aussi pour
eux. Et pareillement, ce que ces



frères possèdent est un don pour
l'Église et pour l'humanité entière.

Chers frères et soeurs, je désire tant
que les lieux où se manifeste l'Église,
en particulier nos paroisses et nos
communautés, deviennent des îles de
miséricorde au milieu de la mer de
l'indifférence !

3. « Tenez ferme » (Jc 5, 8) – Chaque
fidèle Même en tant qu'individu nous
avons la tentation de l'indifférence.
Nous sommes saturés de nouvelles et
d'images bouleversantes qui nous
racontent la souffrance humaine et
nous sentons en même temps toute
notre incapacité à intervenir. Que
faire pour ne pas se laisser absorber
par cette spirale de peur et
d'impuissance ?

Tout d'abord, nous pouvons prier
dans la communion de l'Église
terrestre et céleste. Ne négligeons pas
la force de la prière de tant de
personnes ! L'initiative 24 heures



pour le Seigneur, qui, j'espère, aura
lieu dans toute l'Église, même au
niveau diocésain, les 13 et 14 mars,
veut montrer cette nécessité de la
prière.

Ensuite, nous pouvons aider par des
gestes de charité, rejoignant aussi
bien ceux qui sont proches que ceux
qui sont loin, grâce aux nombreux
organismes de charité de l'Église. Le
Carême est un temps propice pour
montrer cet intérêt envers l'autre par
un signe, même petit, mais concret,
de notre participation à notre
humanité commune.

Enfin, la souffrance de l'autre
constitue un appel à la conversion
parce que le besoin du frère me
rappelle la fragilité de ma vie, ma
dépendance envers Dieu et mes
frères. Si nous demandons
humblement la grâce de Dieu et que
nous acceptons les limites de nos
possibilités, alors nous aurons



confiance dans les possibilités
infinies que l'amour de Dieu a en
réserve. Et nous pourrons résister à
la tentation diabolique qui nous fait
croire que nous pouvons nous sauver
et sauver le monde tout seuls. Pour
dépasser l'indifférence et nos
prétentions de toute-puissance, je
voudrais demander à tous de vivre
ce temps de Carême comme un
parcours de formation du coeur,
comme l'a dit Benoît XVI (cf. Lett.
Enc. Deus caritas est, n. 31). Avoir un
coeur miséricordieux ne veut pas
dire avoir un coeur faible. Celui qui
veut être miséricordieux a besoin
d'un coeur fort, solide, fermé au
tentateur, mais ouvert à Dieu. Un
coeur qui se laisse pénétrer par
l'Esprit et porter sur les voies de
l'amour qui conduisent à nos frères
et à nos soeurs. Au fond, un coeur
pauvre, qui connaisse en fait ses
propres pauvretés et qui se dépense
pour l'autre.



Pour cela, chers frères et soeurs, je
désire prier avec vous le Christ en ce
Carême : « Fac cor nostrum secundum
cor tuum »: « Rends notre coeur
semblable au tien » (Litanies du Sacré
Coeur de Jésus). Alors nous aurons
un coeur fort et miséricordieux,
vigilant et généreux, qui ne se laisse
pas enfermer en lui-même et qui ne
tombe pas dans le vertige de la
mondialisation de l'indifférence.

Avec ce souhait, je vous assure de ma
prière afin que chaque croyant et
chaque communauté ecclésiale
parcourent avec fruit le chemin du
Carême, et je vous demande de prier
pour moi. Que le Seigneur vous
bénisse et que la Vierge Marie vous
garde.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/message-du-

https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2015/
https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2015/


pape-francois-pour-le-careme-2015/
(23/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ci/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-2015/

	Message du pape François pour le Carême 2015

