
opusdei.org

Message carême
2015

Texte intégrale du message du
pape François pour le carême :
"Tenez ferme" (Jc 5,8)

28/02/2015

« Chers frères et sœurs,

Le Carême est un temps de
renouveau pour l'Église, pour les
communautés et pour chaque fidèle.
Mais c'est surtout un «temps de grâce
» (2 Co 6,2). Dieu ne nous demande
rien qu'il ne nous ait donné
auparavant : « Nous aimons parce
que Dieu lui-même nous a aimés le



premier » (1 Jn4, 19). Il n'est pas
indifférent à nous. Il porte chacun de
nous dans son cœur, il nous connaît
par notre nom, il prend soin de nous
et il nous cherche quand nous
l'abandonnons. Chacun de nous
l'intéresse ; son amour l'empêche
d'être indifférent à ce qui nous
arrive. Mais il arrive que, quand
nous allons bien et nous prenons nos
aises, nous oublions sûrement de
penser aux autres (ce que Dieu le
Père ne fait jamais), nous ne nous
intéressons plus à leurs problèmes, à
leurs souffrances et aux injustices
qu'ils subissent… alors notre cœur
tombe dans l'indifférence : alors que
je vais relativement bien et que tout
me réussit, j'oublie ceux qui ne vont
pas bien. Cette attitude égoïste,
d'indifférence, a pris aujourd'hui une
dimension mondiale, au point que
nous pouvons parler d'une
mondialisation de l'indifférence. Il
s'agit d'un malaise que, comme
chrétiens, nous devons affronter.



Quand le peuple de Dieu se convertit
à son amour, il trouve les réponses à
ces questions que l'histoire lui pose
continuellement. Un des défis les
plus urgents sur lesquels je veux
m'arrêter dans ce message, est celui
de la mondialisation de
l'indifférence. L'indifférence envers
son prochain et envers Dieu est une
tentation réelle même pour nous,
chrétiens. C'est pour cela que nous
avons besoin d'entendre, lors de
chaque Carême, le cri des prophètes
qui haussent la voix et qui nous
réveillent. Dieu n'est pas indifférent
au monde, mais il l'aime jusqu'à
donner son Fils pour le salut de tout
homme. À travers l'incarnation, la
vie terrestre, la mort et la
résurrection du Fils de Dieu, la porte
entre Dieu et l'homme, entre le ciel et
la terre, s'est définitivement ouverte.
Et l'Église est comme la main qui
maintient ouverte cette porte grâce à
la proclamation de la Parole, à la
célébration des sacrements, au



témoignage de la foi qui devient
agissante dans l'amour (cf. Ga5,6).
Toutefois, le monde tend à
s'enfermer sur lui-même et à fermer
cette porte par laquelle Dieu entre
dans le monde et le monde en lui.
Ainsi, la main, qui est l'Église, ne doit
jamais être surprise si elle est
repoussée, écrasée et blessée. C'est
pourquoi, le peuple de Dieu a besoin
de renouveau, pour ne pas devenir
indifférent et se renfermer sur lui-
même. Je voudrais vous proposer
trois pistes à méditer pour ce
renouveau.

1. « Si un seul membre souffre,
tous les membres partagent sa
souffrance » (1 Co12,26) – L'Église

La charité de Dieu qui rompt ce
mortel enfermement sur soi-même
qu'est l'indifférence, nous est offerte
par l'Église dans son enseignement
et, surtout, dans son témoignage.
Cependant, on ne peut témoigner



que de ce que l'on a éprouvé
auparavant. Le chrétien est celui qui
permet à Dieu de le revêtir de sa
bonté et de sa miséricorde, de le
revêtir du Christ, pour devenir
comme lui, serviteur de Dieu et des
hommes. La liturgie du Jeudi Saint,
avec le rite du lavement des pieds,
nous le rappelle bien. Pierre ne
voulait pas que Jésus lui lave les
pieds, mais il a ensuite compris que
Jésus ne veut pas être seulement un
exemple de la manière dont nous
devons nous laver les pieds les uns
les autres. Ce service ne peut être
rendu que par celui qui s'est d'abord
laissé laver les pieds par le Christ.
Seul celui-là a « part » avec lui
(Jn13,8) et peut ainsi servir l'homme.
Le Carême est un temps propice pour
nous laisser servir par le Christ et
apprendre ainsi à servir comme lui.
Cela advient lorsque nous écoutons
la Parole de Dieu et recevons les
sacrements, en particulier
l'Eucharistie. En elle, nous devenons



ce que nous recevons : le Corps du
Christ. Grâce à ce corps, cette
indifférence, qui semble prendre si
souvent le pouvoir sur nos cœurs, ne
trouve plus de place en nous.
Puisque ceux qui sont du Christ
appartiennent à l'unique Corps du
Christ et en lui personne n'est
indifférent à l'autre. «Si un seul
membre souffre, tous les membres
partagent sa souffrance ; si un
membre est à l'honneur, tous
partagent sa joie » (1 Co12,26).

L'Église est une communio
sanctorum parce que les saints y
prennent part, mais aussi parce
qu'elle est communion de choses
saintes : l'amour de Dieu révélé à
nous dans le Christ ainsi que tous les
dons divins. Parmi eux, il y a aussi la
réponse de tous ceux qui se laissent
atteindre par un tel amour. Dans
cette communion des saints et dans
cette participation aux choses saintes
personne n'a rien en propre, et ce



qu'il possède est pour tout le monde.
Et puisque nous sommes liés en Dieu,
nous pouvons faire quelque chose
autant pour ceux qui sont loin, que
pour ceux que nous ne pourrions
jamais rejoindre par nos propres
forces, puisque nous prions Dieu
avec eux et pour eux, afin que nous
nous ouvrions tous ensemble à son
œuvre de salut.

2. « Où est ton frère ? » (Gn4,9) –
Les paroisses et les communautés

Il est nécessaire de traduire tout
l'enseignement de l'Église universelle
dans la vie concrète des paroisses et
des communautés chrétiennes.
Réussit-on au cœur de ces réalités
ecclésiales à faire l'expérience
d'appartenir à un seul corps ? Un
corps qui en même temps reçoit et
partage tout ce que Dieu désire
donner ? Un corps qui connaît et qui
prend soin de ses membres les plus
faibles, les plus pauvres et les plus



petits ? Ou bien nous réfugions-nous
dans un amour universel qui
s'engage en faveur d'un monde
lointain mais qui oublie le Lazare qui
est assis devant sa propre porte
fermée ? (cf. Lc16,19-31). Pour
recevoir et faire fructifier
pleinement ce que Dieu nous donne,
il faut dépasser les frontières de
l'Église visible dans deux directions.
D'une part, en nous unissant à
l'Église du ciel dans la prière. Quand
l'Église terrestre prie, s'instaure une
communion de service réciproque et
de bien qui parvient jusqu'en la
présence de Dieu. Avec les saints qui
ont trouvé leur plénitude en Dieu,
nous faisons partie de cette
communion dans laquelle
l'indifférence est vaincue par
l'amour.

L'Église du ciel n'est pas triomphante
parce qu'elle a tourné le dos aux
souffrances du monde et se réjouit
toute seule. Au contraire, les saints



peuvent déjà contempler et jouir du
fait que, avec la mort et la
résurrection de Jésus, ils ont vaincu
définitivement l'indifférence, la
dureté du cœur et la haine. Tant que
cette victoire de l'amour ne pénètre
pas le monde entier, les saints
marchent avec nous qui sommes
encore pèlerins. Sainte Thérèse de
Lisieux, docteur de l'Église,
convaincue que la joie dans le ciel
par la victoire de l'amour crucifié
n'est pas complète tant qu'un seul
homme sur la terre souffre et gémit,
écrivait : «Je compte bien ne pas
rester inactive au Ciel, mon désir est
de travailler encore pour l'Église et les
âmes » (Lettre 254, 14 juillet 1897).
Nous aussi, nous participons aux
mérites et à la joie des saints et eux
participent à notre lutte et à notre
désir de paix et de réconciliation.
Leur bonheur de jouir de la victoire
du Christ ressuscité nous est un motif
de force pour dépasser tant de
formes d'indifférence et de dureté du



cœur. D'autre part, chaque
communauté chrétienne est appelée
à franchir le seuil qui la met en
relation avec la société qui l'entoure,
avec les pauvres et ceux qui sont
loin. L'Église est, par nature,
missionnaire, et elle n'est pas repliée
sur elle-même, mais envoyée à tous
les hommes.

Cette mission est le témoignage
patient de celui qui veut porter au
Père toute la réalité humaine et
chaque homme en particulier. La
mission est ce que l'amour ne peut
pas taire. L'Église suit Jésus Christ sur
la route qui la conduit vers tout
homme, jusqu'aux confins de la terre
(cf. Ac1,8). Nous pouvons ainsi voir
dans notre prochain le frère et la
sœur pour lesquels le Christ est mort
et ressuscité. Tout ce que nous avons
reçu, nous l'avons reçu aussi pour
eux. Et pareillement, ce que ces
frères possèdent est un don pour
l'Église et pour l'humanité entière.



Chers frères et sœurs, je désire tant
que les lieux où se manifeste l'Église,
en particulier nos paroisses et nos
communautés, deviennent des îles de
miséricorde au milieu de la mer de
l'indifférence !

3. « Tenez ferme » (Jc5,8) – Chaque
fidèle

Même en tant qu'individus nous
sommes souvent tentés d'être
indifférents à la misère des autres.
Nous sommes saturés de nouvelles et
d'images bouleversantes qui nous
racontent la souffrance humaine et
nous sentons en même temps toute
notre incapacité à intervenir. Que
faire pour ne pas se laisser absorber
par cette spirale de peur et
d'impuissance ? Tout d'abord, nous
pouvons prier dans la communion de
l'Église terrestre et céleste. Ne
négligeons pas la force de la prière
de tant de personnes ! L'initiative 24
heures pour le Seigneur, qui,



j'espère, aura lieu dans toute l'Église,
même au niveau diocésain, les 13 et
14 mars, veut montrer cette nécessité
de la prière. Ensuite, nous pouvons
aider par des gestes de charité,
rejoignant aussi bien ceux qui sont
proches que ceux qui sont loin, grâce
aux nombreux organismes de charité
de l'Église. Le Carême est un temps
propice pour montrer cet intérêt
envers l'autre par un signe, même
petit, mais concret, de notre
participation à notre humanité
commune.

Enfin, la souffrance de l'autre
constitue un appel à la conversion
parce que le besoin du frère me
rappelle la fragilité de ma vie, ma
dépendance envers Dieu et mes
frères. Si nous demandons
humblement la grâce de Dieu et que
nous acceptons les limites de nos
possibilités, alors nous aurons
confiance dans les possibilités
infinies que l'amour de Dieu a en



réserve. Et nous pourrons résister à
la tentation diabolique qui nous fait
croire que nous pouvons nous sauver
et sauver le monde tout seuls.

Pour dépasser l'indifférence et nos
prétentions de toute-puissance, je
voudrais demander à tous de vivre
ce temps de Carême comme un
parcours de formation du cœur,
comme l'a dit Benoît XVI (cf. Lett.
Enc. Deus caritas est, n. 31). Avoir un
cœur miséricordieux ne veut pas
dire avoir un cœur faible. Celui qui
veut être miséricordieux a besoin
d'un cœur fort, solide, fermé au
tentateur, mais ouvert à Dieu. Un
cœur qui se laisse pénétrer par
l'Esprit et porter sur les voies de
l'amour qui conduisent à nos frères
et à nos sœurs. Au fond, un cœur
pauvre, qui connaisse en fait ses
propres pauvretés et qui se dépense
pour l'autre.



Pour cela, chers frères et sœurs, je
désire prier avec vous le Christ en ce
Carême : « Fac cor nostrum secundum
cor tuum » : « Rends notre cœur
semblable au tien » (Litanies du Sacré
Cœur de Jésus). Alors nous aurons un
cœur fort et miséricordieux, vigilant
et généreux, qui ne se laisse pas
enfermer en lui-même et qui ne
tombe pas dans le vertige de la
mondialisation de l'indifférence.
Avec ce souhait, je vous assure de ma
prière afin que chaque croyant et
chaque communauté ecclésiale
parcourt avec fruit le chemin du
Carême, et je vous demande de prier
pour moi. Que le Seigneur vous
bénisse et que la Vierge Marie vous
garde.

Du Vatican, le 4 octobre 2014, Fête de
saint François d'Assise



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/message-

careme-2015/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/message-careme-2015/
https://opusdei.org/fr-ci/article/message-careme-2015/
https://opusdei.org/fr-ci/article/message-careme-2015/

	Message carême 2015

