
opusdei.org

Lorsque la Croix
n’est pas pénible

Dans son livre Mémoire du
Bienheureux Josémaria, mgr
Echevarria, évêque et prélat de
l’Opus Dei, nous dit comment le
fondateur de l’Opus Dei
pratiquait cet esprit de
mortification, quel était son
amour de la Croix et de l’esprit
de contrition.

07/04/2013

Dans son livre Mémoire du
bienheureux Josémaria, mgr
Echevarria, évêque et prélat de



l’Opus Dei, nous dit comment le
fondateur de l’Opus Dei pratiquait
cet esprit de mortification :

— Le fondateur de l’Opus Dei fait
allusion au n° 856 de Chemin à cette
« conséquence paradoxale : celui qui
suit le « petit chemin de l’enfance »
doit, pour se faire enfant, renforcer
et viriliser sa volonté. » De ce fait, je
pense qu’il faudrait maintenant
parler de la pratique de sa
mortification et de sa pénitence, de
cet amour de la Croix, cet esprit de
contrition. Saint Josémaria pratiquait
ce qu’il avait toujours enseigné : 
«Lorsqu’on aime pour de bon, il n’y
a pas de sacrifice pénible. L’amour
espère tout, livre tout. La Passion
du Christ n’a d’explication que
dans l’amour ».

L’oraison des sens

Saint Josémaria Escriva pratiquait la
mortification et les pénitences
corporelles parce qu’il considérait



qu’elles étaient indispensables à la
vie d’union à Dieu et à l’efficacité de
l’apostolat. Il parlait très souvent de
l’oraison des sens qui se concrétise
dans un sacrifice physique et
intérieur et dans un esprit de
réparation qui pousse l’âme au
renoncement par amour.

Poussé par l’amour

Très fréquemment il nous a parlé de
la souffrance de Notre Seigneur
Jésus-Christ. Il nous faisait voir que
le Seigneur avait atteint ce niveau de
don de lui-même afin d’effacer toutes
les défaillances humaines, porté par
un amour plein de bonheur et de
liberté : « oblatus est quia ipse
voluit ! [il s’est livré de son propre
gré! :Isaïe 53, 7 »] Le 1er septembre
1971, il exprima cette persuasion
intime : «je suis convaincu qu’il nous
faut crucifier notre mémoire, notre
entendement et notre volonté : il y a



un clou pour chacune de ces
puissances !»

Il a voulu que des chardons et de
roses décorent l’oratoire où il
célébrait habituellement sa Messe.
Depuis qu’il était tout jeune, il
répétait la devise per aspera ad astra,
qu’il a même utilisée comme un
élément de décoration. «Per aspera
ad astra ! Cette devise a toujours
été pour moi une secousse : pour
arriver au Ciel il faut souffrir, il
faut s’anéantir, se passer de son
‘moi’, se mettre entièrement à la
disposition de la Volonté de la
Bienheureuse Trinité !»

Aussi naturel que le battement du
cœur

Il acceptait volontiers la
mortification active et passive : il
souhaitait que le Seigneur
s’approprie de sa vie à tout moment,
lorsqu’il éprouvait de la joie à
travailler où lorsqu’il se heurtait à la



souffrance. Je pense que ses propos
de 1963 résument bien cette
attitude : «il faut mourir petit à
petit, par une mortification
continuelle dans mille détails. Il ne
s’agit pas d’en avoir peur puisque
cela doit finir par être aussi
naturel que le battement du cœur.
En ce moment je ne sens pas les
battements de mon cœur et
pourtant il bat. Et malheur au jour
où il s’arrêtera ! Je vous dis de
même : dans votre vie spirituelle,
la vie du cœur, ce battement, cet
effort, n’est que la mortification
de chaque instant, la conversation
aimante avec le Seigneur, le
recours à l’intercession de Marie,
de Joseph, des anges gardiens. »

— Ce battement continuel requiert,
cela va sans dire, un effort
personnel : ce n’est pas quelque
chose de naturel, d’automatique. Au
contraire, cela demande d’habitude



un projet de mortifications grandes
et petites.

Il lui arrivait souvent de nous
demander en toute simplicité : 
«Combien de douzaines de
mortifications habituelles
t’imposes-tu ?» Lorsque j’ai fait sa
connaissance, il souffrait de diabète
et j’ai observé qu’il faisait de
nombreux sacrifices pour supporter,
avec allant et beaucoup de panache,
les contraintes pénibles de cette
maladie.

Il se mortifiait tout d’abord dans
l’accomplissement de son plan de
vie : il faisait fi de ses goûts
personnels, il se pliait strictement à
l’horaire de la maison, sans
s’accorder de dispenses ou d’excuses,
même pour des raisons de santé.

Il évitait tout naturellement de se
mettre à l’aise pendant son travail et
ses moments de détente. Il ne
s’appuyait pas sur les dossiers des



sièges, il ne croisait pas ses jambes
lorsqu’il était assis. Pendant des
années, à la fin de sa vie, il a utilisé
un fauteuil très haut qui ne lui
permettait pas de poser les pieds par
terre.

Dans les petites choses

En 1954 il parlait ainsi de cet effort
constant dans les choses
quotidiennes pour les offrir au
Seigneur : «Je ne peux pas ici
m’acharner à chasser des lions.
Tout d’abord, je n’en trouverai pas,
et puis, si je ne suis pas vigilant, au
garde-à-vous, pour écarter tout ce
qui ne m’unit pas à Dieu, je ne
serai plus en mesure de voir ce
qu’il me demande. En revanche, la
recherche de cette finesse dans
l’amour, dans la délicatesse au
soin des petites choses, dans notre
vie quotidienne, du matin au soir,
est un service, une pénitence
continuelle pour rendre gloire à



Dieu. Et cette application aux
petites choses, in pauca fidelis ! est
aussi une humiliation pour nous,
puisque en fin de journée nous
sommes convaincus que nous ne
valons rien. Lors de mon examen
je dois dire souvent : Josémaria
n’est pas content de Josémaria
parce qu’il y a plein de choses que
j’aurais pu faire et que n’ai pas
voulu faire. Si nous ne nous
exercions pas à ces petites choses,
nous risquerions, dans notre
orgueil, de nous prendre pour des
vainqueurs. En effet, avec
expérience qui nous leurre, nous
pourrions bien nous croire
capables d’être fidèles dans les
grandes choses alors que la réalité
quotidienne nous montre bien que
c’est dans les petites choses que
nous ne sommes pas généreux tant
et tant de fois.»

L’exemple de Jésus-Christ



— Il y a un chapitre classique dans
l’ascèse des chrétiens qui porte sur la
mortification pendant les repas. Il
tient à l’exemple de Jésus-Christ qui a
jeûné au désert (Matthieu 4, 2), qui a
eu faim sur sa route (Matthieu 21, 18)
et qui a connu l’ardeur de la soif
(Jean 4, 7).

Il ne prenait aucun aliment en
dehors des heures des repas. Ses
déjeuners étaient courts lorsqu’il ne
recevait personne. Il y avait des
périodes où il se passait de sel, ne
mettait pas de sucre dans son café au
lait, même pas après avoir été guéri
du diabète. Il a pratiqué souvent et
avec l’autorisation de son directeur
spirituel, deux ou trois jours de jeûne
rigoureux, au pain et à l’eau.

Il ne laissait rien dans son assiette, de
trop salé ou de fade, de peu ou trop
cuit. Il tâchait de se servir un peu
plus de ce qui ne lui disait pas grand-
chose et un peu moins de ce qu’il



aimait le plus. Il goûtait à tout et si
par hasard, et sans que personne n’y
soit pour quelque chose, la
nourriture n’était pas bonne, il en
prenait quand même. S’il pensait que
cela pouvait être mauvais pour sa
santé, il n’y goûtait pas mais sans
demander quoique ce soit d’autre à
la place.

Lors des repas, nous devions
l’encourager à boire de l’eau, parce
qu’il en prenait peu pendant la
journée. Cette mortification venait de
loin puisqu’il lui était souvent arrivé
de se proposer de ne boire que l’eau
des ablutions au lavabo de la Messe.

Par rapport à la boisson, il ne lui est
jamais arrivé de boire jusqu’au bout
un verre de vin et ce durant
pratiquement tous les déjeuners de
sa vie. Vu son insuffisance rénale, le
docteur lui recommanda de boire de
l’eau minérale de Fiuggi, très
courante en Italie. Trois ou quatre



ans avant sa mort, par prescription
médicale aussi, c’est l’eau d’Évian
qu’il prenait. Les analyses
montraient qu’il perdait beaucoup de
potassium et cette eau en était riche.
Il devait beaucoup se mortifier pour
boire en dehors des repas et nous
l’encouragions sans cesse, surtout
lorsqu’il faisait très chaud à Rome.

Avec son sens de l’accueil, lorsqu’il
recevait du monde, il veillait à ce que
les menus soient bien préparés mais
quant à lui, il se débrouillait pour ne
manger que l’indispensable sans
s’accorder aucune compensation et
cherchant toujours à prendre les
choses les plus simples et les moins
appétissantes. Beaucoup de ses
invités nous ont dit, par la suite,
avoir été touchés par cette maîtrise
de soi faite d’une élégance qui ne les
gênait pas pour se servir
normalement.



L’accomplissement fidèle du
devoir

— Tout en sachant que la
mortification la plus agréable à Dieu
est l’accomplissement fidèle du
devoir parfaitement achevé, il
pratiqua aussi de dures pénitences
corporelles. Avec de profondes
raisons théologiques, il y avait aussi
cet esprit sportif avec lequel il
faisait face à la lutte ascétique.

Il s’est toujours servi des disciplines
et du cilice, en accord avec son
directeur spirituel. Lors des années
les plus dures de son diabète, à
Rome, il a fallu qu’il s’arrête sur
prescription médicale : la moindre
blessure, aussi petite fût-elle,
devenait une plaie purulente et son
état de santé s’aggravait.

Quand on aime pour de bon

Il s’appliquait lui-même ce qu’il avait
tant de fois prescrit : «Lorsqu’on



aime pour de bon, il n’y a pas de
sacrifice pénible. L’amour espère
tout, livre tout. La Passion du
Christ n’a d’explication que dans
l’amour. Mortification : oraison du
corps et de l’âme. Mets-y de
l’amour et tout ce que tu fais te
semblera peu.»

Tiré du livre : Memoria del Beato
Josemaría Escrivá, Javier Echevarría
Rodriguez y Salvador Bernal
Fernández, Madrid 2000.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lorsque-la-
croix-nest-pas-penible/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lorsque-la-croix-nest-pas-penible/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lorsque-la-croix-nest-pas-penible/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lorsque-la-croix-nest-pas-penible/

	Lorsque la Croix n’est pas pénible

