
opusdei.org

L’Opus Dei et la
mortification
corporelle

28/04/2006

Le fondement de l’enseignement de
l’Église sur la mortification — auquel
adhère totalement l’Opus Dei — est le
fait que Jésus Christ, par amour pour
l’humanité, a librement accepté de
souffrir et mourir (la « Passion »)
pour la Rédemption et le salut du
monde. Les chrétiens sont appelés à
imiter le grand amour de Jésus et,
entre autres choses, à le rejoindre
dans ses souffrances rédemptrices.



Ils sont ainsi appelés à « mourir à
eux mêmes ». L’Église prescrit
certaines mortifications -jeûne et
abstinence de viande- pendant le
Carême.

Dans l’histoire de l’Église, certaines
personnes se sont senties appelées à
de plus grandes pénitences, par
exemple le jeûne fréquent,
l’utilisation d’une haire, d’un cilice
ou encore d’une discipline. Les vies
de nombreux grands saints,
présentés comme modèles pour les
chrétiens, l’attestent : saint François
d’Assis, sainte Thérèse d’Avila, saint
Ignace de Loyola, saint Thomas
More, saint François de Sales, le saint
curé d’Ars, sainte Thérèse de l’Enfant
Jésus et la bienheureuse Mère
Teresa, et bien d’autres.

En tout état de cause, dans l’Opus
Dei, on insiste davantage sur les
petits sacrifices quotidiens (sourire,
bien faire son travail, donner un



coup de main à quelqu’un) et la
pratique de la mortification n’a rien
à voir avec ce qui est présenté dans
le Da Vinci Code.

Le Nouveau Testament:

« Si quelqu’un veut venir à ma suite,
qu’il se renie lui-même, qu’il prenne
sa croix chaque jour et qu’il me suive
»(Luc 9,23)

« Maintenant, je me réjouis de
souffrir pour vous. Je complète dans
ma chair ce qui manque aux
souffrances du Christ, pour son corps
qui est l’Église ». (Épître de saint Paul
aux Colossiens, 1,24)

Le Catéchisme de l’Église
Catholique (1997) :

« En nous unissant à son sacrifice
nous pouvons faire de notre vie un
sacrifice à Dieu » (n. 2100).



« Le chemin de la perfection passe
par la Croix. Il n’y a pas de sainteté
sans renoncement et sans combat
spirituel. Le progrès spirituel
implique l’ascèse et la mortification
qui conduisent graduellement à vivre
dans la paix et la joie des Béatitudes
». (n. 2015)

Jean Paul II

« Lorsque l’on embrasse la croix, elle
devient un signe d’amour et de don
de soi total. La porter derrière le
Christ signifie être uni à lui en
offrant la plus grande preuve
d’amour. »

Message pour la Journée mondiale de
la jeunesse, 14 février 2001

Paul VI :

« La vraie pénitence ne peut être
séparée de l’ascétisme physique. La
nécessité de mortifier la chair est
manifeste si nous considérons la



fragilité de notre nature dans
laquelle, depuis le péché d’Adam, la
chair et l’esprit ont des désirs
opposés. Cet exercice de
mortification corporelle – très
éloigné de toute forme de stoïcisme –
n’implique pas une condamnation de
la chair que le Fils de Dieu a daigné
nous donner. Au contraire, la
mortification vise à la libération de
l’homme ».

Constitution Apostolique Pœnitemini,
17 février 1966.

Bienheureux Jean XXIII :

« Aucun chrétien ne peut croître en
perfection, ni le christianisme gagner
en vigueur, s’il ne s’appuie sur la
pénitence. »

« En plus de supporter dans un esprit
chrétien les inévitables
contradictions et souffrances de cette
vie, les fidèles doivent aussi prendre
l’initiative en faisant des actes de



pénitence volontaires et en les
offrant à Dieu. En cela ils suivront les
traces de notre Rédempteur qui,
comme l’a dit le Prince des Apôtres,
“est mort une fois pour nos péchés,
Juste pour des injustes, afin de nous
mener à Dieu. Mis à mort selon la
chair, il a été vivifié selon l’esprit.”
“Le Christ ayant donc souffert dans
la chair”, il n’est que juste que nous
soyions “armés de cette même
pensée.”

« Il est bon, également, de prendre
exemple et inspiration des grands
saints de l’Église. Purs comme ils
l’étaient, ils se sont infligés à eux-
mêmes de telles mortifications que
nous en sommes presque pétrifiés
d’admiration. Et lorsque nous
contemplons leur saint héroïsme, ne
serons-nous pas mûs par la grâce de
Dieu à nous imposer à nous-mêmes
quelques souffrances et privations
volontaires, nous dont les
consciences sont peut-être chargées



d’un si pesant fardeau de
culpabilité ?

« Et qui ne sait que cette sorte de
pénitence est d’autant plus agréable
à Dieu qu’elle jaillit, non des
infirmités naturelles de l’âme ou du
corps, mais d’une libre et généreuse
détermination de la volonté, et
qu’elle est de ce fait un sacrifice très
agréable aux yeux de Dieu ? »

Encyclique Pænitentiam agere sur la
pratique de la pénitence intérieure et
extérieure, 1er juillet 1962.

Cardinal Joseph Ratzinger

« Il n’y a pas de véritable acceptation
du primat de Dieu si ce dernier ne
concerne pas aussi la corporalité de
l’homme. Les deux actes centraux de
la vie biologique de l’homme
consistent à se nourrir et à se
reproduire par l’activité sexuelle.
C’est pourquoi, dès le début de la
tradition chrétienne, la virginité et le



jeûne deviennent des expressions
indispensables du primat de Dieu, de
la foi en la réalité de Dieu. Sans une
expression concernant aussi le corps,
il est bien difficile que le primat de
Dieu demeure l’élément décisif de la
vie humaine. »

Le Ressuscité, 1986, Desclée de
Brouwer, p. 17-18

New Catholic Encyclopedia (2003):

« Mortification. Maîtrise délibérée
des pulsions naturelles de l’homme
visant à soumettre progressivement
ces pulsions à la raison éclairée par
la Foi et les transformer en sujets de
sanctification. Jésus-Christ
demandait ce renoncement si
quelqu’un voulait marcher à sa suite
(Luc 9,29). La mortification, ce que
saint Paul appelle crucifixion de la
chair avec ses vices et concupiscence
(Gal 5, 24), est devenu le signe
distinctif de ceux qui appartiennent
au Christ.



Tous les théologiens sont d’accord
sur le fait que la mortification est
nécessaire pour le salut de l’homme.
Fortement enclin au mal à cause de
la triple concupiscence du monde, de
la chair et du démon, il doit
apprendre à y résister pour ne pas
être conduit au péché grave. Si l’on
veut sauver son âme, on doit au
moins fuir toutes les occasions
immédiates de péché mortel. La fuite
elle-même comporte une certaine
mortification. En plus de ces
mortifications qu’exige la condition
de l’homme, l’Église, reprenant
l’insistance des Évangiles, en impose
d’autres aux fidèles (préceptes du
jeûne et de l’abstinence). À ceux qui
sont dispensés de cette règle, pour
une raison ou un autre, l’on
demande de faire une autre
mortification. »

Ceux qui cherchent à progresser
dans la perfection chrétienne doivent
se mortifier plus que les croyants



ordinaires. Le Christ a fait de la Croix
le prix à payer pour le suivre de près
(Lc 14,33).

Depuis les débuts de l’ère chrétienne,
nombreux sont ceux qui ont
embrassé une vie de mortification en
imitation du Seigneur. Ceux qui
atteignent une grande sainteté sont
constamment poussés à lui
ressembler dans ses souffrances.
Mais, parce que les grandes
mortifications représentent un
certain risque, il est conseillé de
soumettre toutes les pénitences à
l’approbation d’un directeur spirituel
sage ».

Jordan Aumann O.P. :

« Une des plus grandes merveilles de
l’économie de la grâce divine est la
solidarité intime entre les peuples à
travers le Corps Mystique du Christ.
Dieu accepte la souffrance d’une âme
en grâce qui s’offre pour le salut
d’une autre âme ou pour les



pécheurs en général. Il est impossible
de mesurer la puissance rédemptrice
de la souffrance offerte à la justice
divine avec une Foi vivante et un
ardent amour à travers les blessures
du Christ. Quand tout vient à
manquer, il y a encore le recours à la
souffrance pour obtenir le salut du
pécheur. Le Curé d’Ars (Saint Jean-
Marie Vianney) disait à un prêtre qui
se lamentait de la tiédeur de ses
paroissiens et de la stérilité de son
zèle : « Avez-vous prêché ? Avez-vous
prié ? Avez-vous jeûné ? Avez-vous
utilisé la discipline ? Avez-vous
dormi sur des planches ? Tant que
vous n’avez pas fait cela, vous n’avez
pas le droit de vous plaindre ».

Spiritual Theology, Londres, Sheed et
Ward. 1993 p. 172.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lopus-dei-et-la-
mortification-corporelle/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lopus-dei-et-la-mortification-corporelle/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lopus-dei-et-la-mortification-corporelle/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lopus-dei-et-la-mortification-corporelle/

	L’Opus Dei et la mortification corporelle

