
opusdei.org

Lettre pastorale à
l'occasion du Jubilé
de la Miséricorde

Remercions le Saint-Père en
actes et en prières pour ce
jubilé spécial, véritable temps
de grâce pour l'Église et pour le
monde.

11/01/2016

ePub : Lettre pastorale à l'occasion
du Jubilé de la Miséricorde

mobi : Lettre pastorale à l'occasion
du Jubilé de la Miséricorde

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ebook-LettrePastoralePrelat-4XI201520160111-214517.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ebook-LettrePastoralePrelat-4XI201520160111-214517.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ebook-LettrePastoralePrelat-4XI201520160111-214755.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ebook-LettrePastoralePrelat-4XI201520160111-214755.mobi


pdf : Lettre pastorale à l'occasion du
Jubilé de la Miséricorde

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

1 Béni soit Dieu, le Père de notre
Seigneur Jésus Christ, le Père plein de
tendresse, le Dieu de qui vient tout
réconfort (2 Cor 1, 3) qui, à cause du
grand amour dont il nous a aimés,
nous qui étions des morts par suite de
nos fautes, nous a donné la vie avec le
Christ […]. Avec lui, il nous a
ressuscités et il nous a fait siéger aux
cieux, dans le Christ Jésus (Eph 2, 4-6).

Ces mots de saint Paul résument
parfaitement le propos des lignes qui
vont suivre. Je souhaite en effet vous
aider à vous préparer de la meilleure
façon possible à vivre l'année de la
miséricorde que le pape François a
proclamée, et dont l’ouverture se
fera à l'occasion du cinquantième
anniversaire de la clôture du concile
Vatican II. Comme vous le savez, elle

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ebook-LettrePastoralePrelat-4XI201520160111-215024.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ebook-LettrePastoralePrelat-4XI201520160111-215024.pdf


commencera le 8 décembre prochain
pour se terminer en la solennité du
Christ Roi, le 20 novembre 2016.

Lorsque le Saint-Père a annoncé cette
année sainte extraordinaire, nous
avons eu la joie de voir qu'elle allait
coïncider avec la fin de l'année
mariale pour la famille que nous
sommes en train de vivre dans la
prélature. Nous y avons perçu un
signe supplémentaire de la
protection de Notre Dame, que nous
invoquons dans les litanies comme 
Regina Familiae et Mater
Misericordiae.

C'est par l'intercession de notre Mère
que nous bénéficions de la bonté du
Seigneur, refuge sûr, toujours prêt à
répondre à nos demandes et à
subvenir à nos besoins personnels.
C'est grâce à la miséricorde divine
que nous pouvons faire croître en
nous la charité, la compréhension, la
fraternité, la préoccupation pour les



âmes car, en tant que membres de
l'Église, nous voulons contribuer à «
donner un sens plus humain à
l'homme et à son histoire »[1]. Que
notre chemin quotidien s'appuie sur
une solide espérance : le Ciel ne cesse
de nous accorder la paix ; la Sainte
Trinité ne cesse de veiller sur la
création. Comme le rappelle le pape
François, élevons-nous depuis les
créatures pour contempler la main
paternelle et amoureuse de Dieu[2].

Remercions le Saint-Père en actes et
en prières pour ce jubilé spécial,
véritable temps de grâce pour l'Église
et pour le monde. Son appel à nous
approcher davantage de notre
Seigneur nous comble de joie. Nous
serons plus près de Lui par la piété,
par le recours aux sacrements –
surtout la pénitence et l’Eucharistie –
mais aussi par les manifestations
pratiques de charité fraternelle avec
notre prochain. Si nous sommes
dociles à l'Esprit Saint, nous serons



davantage configurés au Christ Jésus
et nous ressemblerons plus au Père
céleste, dont le visage miséricordieux
nous a été révélé en Jésus-Christ.

2 Deus cui proprium est misereri
semper et parcere : suscipe
deprecationem nostram[3], Ô Dieu, à
qui seul il appartient d’avoir toujours
pitié et de pardonner, reçois notre
prière, répétons-nous chaque jour.
La miséricorde ! Il est toujours
nécessaire d'approfondir, comme
nous y invite l'Église, le sens de cet
attribut divin consolateur qui, en un
certain sens, résume tous les
attributs de Dieu. Nous le faisons
avec une confiance filiale. En
annonçant ce jubilé extraordinaire,
le pape écrit que la miséricorde « est
le mot qui révèle le mystère de la
Sainte Trinité, […] l’acte ultime et
suprême par lequel Dieu vient à
notre rencontre. La miséricorde, c’est
la loi fondamentale qui habite le
cœur de chacun lorsqu’il jette un



regard sincère sur le frère qu’il
rencontre sur le chemin de la vie. La
miséricorde, c’est le chemin qui unit
Dieu et l’homme, pour qu’il ouvre
son cœur à l’espérance d’être aimé
pour toujours malgré les limites de
notre péché »[4].

Trente-cinq ans se sont écoulés
depuis que saint Jean-Paul II a publié
l'encyclique Dives in misericordia. Il
considérait qu’il était bon de méditer
fréquemment cette merveilleuse
expression de l'amour divin. « Les
multiples expériences de l'Église et
de l'homme contemporain nous y
invitent, écrivait-il, tout comme
l'exigent les aspirations de tant de
cœurs humains, leurs souffrances et
leurs espérances, leurs angoisses et
leurs attentes[5]. »

Nous pouvons non seulement dire
que ces paroles conservent toute leur
actualité, mais qu’elles s'avèrent
chaque jour plus urgentes : nous



avons toujours besoin de la clémence
divine, mais on peut affirmer qu'à
notre époque ce besoin revêt une
urgence plus grande encore. Lorsque
le pape François ouvrira la porte
Sainte dans les diverses basilique
papales, et que chaque évêque fera
de même dans sa circonscription, «
Nous confierons la vie de l’Église,
l’humanité entière et tout le cosmos à
la Seigneurie du Christ, pour qu’il
répande sa miséricorde telle la rosée
du matin, pour une histoire
féconde[6] ». Comme fruit de son
expérience personnelle, saint
Josémaria dès les débuts de l'œuvre,
nous a instamment invités à avoir
recours à cet immense amour d’un
Dieu qui n'abandonne pas ses
enfants. Les façons dont on peut
frapper à la porte du Cœur de Jésus
sont innombrables, ajoutait-il.

3 Il nous a appris à rendre présente,
sur les chemins de la terre, la
miséricorde que le Christ a lui-même



apportée, et il précisait : notre don
au service des hommes est une
manifestation de cette miséricorde
du Seigneur non seulement envers
nous mais envers l’humanité tout
entière[7].

Un courant d'amour miséricordieux
se déverse continuellement du cœur
blessé de Jésus sur l'humanité. Nous
faisant ainsi l’écho de la demande de
notre fondateur, tâchons donc de
collaborer avec le Seigneur pour que
ce courant d’amour atteigne tous les
chrétiens, tous les hommes de bonne
volonté.

C'est avec ces sentiments et ces désirs
que je vous invite, mes enfants, à
commencer avec joie et dévotion
cette année de la miséricorde. Nous
nous inspirerons des enseignements
de la Sainte Écriture, dont les pages
constituent un chant merveilleux à la
clémence divine. Et nous nous
arrêterons en particulier sur



l'exemple du Christ, sa vie et sa
doctrine. Pour atteindre cette
intimité avec le rédempteur, nous
essaierons de suivre les pas de saint
Josémaria : il tournait constamment
ses yeux vers le bon Pasteur qui
donne sa vie pour ses brebis (cf Jn
10,1–18) ; il conseillait volontiers de
regarder davantage le Seigneur du
ciel et de la terre.

La miséricorde de Dieu
envers l'humanité

4 L'Ancien Testament proclame
souvent l’insondable pitié de Dieu
pour ses créatures. Le Seigneur est
tendresse et pitié, lent à la colère et
plein d'amour ; la bonté du Seigneur
est pour tous, sa tendresse, pour
toutes ses œuvres (Ps 144 [145] 8-9).
Et les prophètes ne cessent de nous
avertir : Déchirez vos cœurs et non
pas vos vêtements, et revenez au
Seigneur votre Dieu, car il est tendre
et miséricordieux, lent à la colère et



plein d’amour, renonçant au
châtiment (Jl 2, 13).

Dans la dernière Cène, notre
Seigneur a récité, selon la tradition
juive, le Grand Hallel ou chant de
louanges, un psaume qui énumère
les merveilles réalisées par Dieu dans
la création et dans l'histoire. À la fin
de chaque verset, on dit comme
refrain les paroles suivantes : éternel
est son amour (Ps 135 [136]).

« En raison de la miséricorde, tous
les événements de l’Ancien
Testament sont riches d’une grande
valeur salvifique[8] », valeur qui se
manifeste également avec plénitude
dans le Nouveau Testament, par
l'incarnation rédemptrice du Fils de
Dieu. C'est Jésus lui-même qui offre
sa vie dans le sacrifice de la Croix,
institue l'Eucharistie et les autres
sacrements, nous montrant par-là
que le contenu fondamental de la



miséricorde divine est cet acte
suprême d'amour.

Relisons souvent les passages de
l'Évangile qui manifestent la
compassion et la compréhension du
Christ envers l'humanité : depuis sa
naissance à Bethléem jusqu'à son
holocauste sur la Croix. Considérons
posément toutes ces manifestations
de sa piété pétrie de compassion :
lorsqu'il guérissait les malades,
soignait les possédés, lorsqu'il
nourrissait les foules ou partageait à
pleines mains le pain de la doctrine,
lorsqu'il allait au-devant des
pêcheurs repentis et leur pardonnait,
lorsqu'il choisissait les disciples, qu'il
les reprenait par un regard ou par
des paroles, lorsqu'il appelait les
apôtres pour les envoyer dans le
monde entier, lorsqu'il nous a donné
sa mère pour mère, qu'il nous a
envoyé l'Esprit Saint qu'il avait
promis, etc. En chacune de ses
actions et de ses paroles, le Seigneur



montre avec clarté le visage clément
de Dieu le Père.

Tout cela s'est reproduit tout au long
de l'histoire de l'Église, après
l'Ascension de Jésus. Au milieu des
lumières et des ombres qui jalonnent
le chemin des chrétiens, l'indulgence
de Dieu n'a cessé de se manifester.
Les torrents de miséricorde qui se
déversent constamment dans le
monde se révèlent à nous par l'Esprit
Saint qui habite dans l'Église, par la
présence réelle du Christ dans
l'Eucharistie, ou par l'intercession
toujours actuelle de la Sainte Vierge
Marie. Remercions sans cesse notre
Père du Ciel : ouvrons de part en part
les portes de notre cœur et invitons
d'autres personnes à se laisser
imprégner de la grâce divine.



Histoire des miséricordes de
Dieu

5 Dans son encyclique Dives in
Misericordia, saint Jean Paul II
plaçait la miséricorde, dans l'histoire
de l'humanité, au centre de la vie de
l'Église. « Dans l'accomplissement
eschatologique, la miséricorde se
révélera comme amour, tandis que
dans le temps, dans l'histoire
humaine qui est aussi une histoire de
péché et de mort, l'amour doit se
révéler surtout comme miséricorde,
et se réaliser sous cette forme. Le
programme messianique du Christ,
programme de miséricorde, devient
celui de son peuple, de l'Église. Au
centre même de ce programme se
tient toujours la croix, puisqu'en elle
la révélation de l'amour
miséricordieux atteint son
sommet[9] ».

En effet, nous ne pouvons séparer la
Croix de la Résurrection, qui toutes



deux révèlent l'amour divin : la
miséricorde de Dieu se manifeste
dans tout le mystère pascal. Le
bienheureux Paul VI affirmait que «
toute l'histoire du salut est guidée
par la miséricorde divine, qui vient à
la rencontre de la misère
humaine[10]. »

Le Christ a pris sur lui nos péchés, et
« s’est offert une seule fois pour
enlever les péchés de la multitude
» (He 9, 28). Notre Dame a accepté,
avec une entière liberté, le don de
celui qui, ayant pris notre condition
humaine en toute chose excepté le
péché (cf He 4, 15), pouvait
manifester une véritable
compassion. Dans le magnificat, elle
a prophétisé : sa miséricorde s'étend
d'âge en âge (Lc 1, 50).

6 Mes enfants : nous sommes, et nous
nous réjouissons de l'être, de ces
générations qui chantent les
miséricordes de Dieu ! Notre



fondateur a découvert l'amour de
prédilection du Seigneur aussi bien
dans sa vie personnelle que dans
celle de l'Opus Dei. Il disait souvent
que toute l'histoire de l'Œuvre est
une histoire des miséricordes de
Dieu. Il écrivait dans les années
soixante : Jamais je ne serai en
mesure, dans cette lettre ou dans
tous les documents que je pourrais
encore écrire, de raconter de
manière exhaustive la bonté de
Dieu qui a toujours précédé et
accompagné par sa providence les
pas de l'Œuvre[11]. Il n'hésitait pas à
affirmer quel'histoire de l'Opus Dei
devrait être écrite à genoux[12]. Il
soulignait ainsi de façon imagée que
dans la fondation et le
développement de l'Œuvre, c’est
toujours le Seigneur qui avait eu
l’initiative : pour sa part, il n’avait
qu’à être un instrument fidèle de ce
vouloir divin.



À partir de 1928, la vie de saint
Josémaria et celle de l'Opus Dei sont
tellement unies qu'il est presque
impossible de les distinguer ou de les
séparer. Dans l'Œuvre, c'est Dieu
qui a tout fait, disait-il. 
Humainement parlant, qu'y avait-
il ? De la bonne humeur, beaucoup
d'amour du Christ et de son Église,
et le désir ardent de persévérer
face à l'impossible. Le Seigneur
m’a traité comme je traitais, étant
enfant, les petits soldats de
plomb : je les déplaçais comme il
me plaisait, parfois je leur coupais
la tête… C'est ainsi qu'il a agi avec
moi : il m’a conduit par ses
chemins, et il a permis que l'on me
donne des coups, parce que cela
était bon pour moi.[13]

Ces circonstances et ces situations
permettaient à notre fondateur
d'éprouver sa fidélité et son abandon
dans les mains du Seigneur. Comme
l'a noté le pape François : « La



personne sait bien que sa vie
donnera du fruit, mais sans
prétendre connaître comment, ni où,
ni quand. Elle est sûre qu’aucune de
ses œuvres faites avec amour ne sera
perdue, ni aucune de ses
préoccupations sincères pour les
autres, ni aucun de ses actes d’amour
envers Dieu, ni aucune fatigue
généreuse, ni aucune patience
douloureuse[14] ». Notre fondateur
n'a jamais perdu la paix : mes
enfants, avec la contrition, on
trouve toujours l’Amour : rien de
ce que j’ai accompli, aucune peine
ne m'a fait perdre le gaudium cum
paceparce que le Seigneur m'a
appris à aimer et nullo enim modo
sunt onerosi labores amantium
(saint Augustin, De bono viduitatis,
21, 26) ; pour celui qui aime, le
travail n'est jamais un fardeau.
L'important est d'apprendre à
aimer parceque in eo quod
amatur, aut non laboratur, aut et
labor amatur (Ibid.) : là où il y a de



l'amour, tout est bonheur. Telle a
été la grande miséricorde de Dieu :
il m'a conduit comme un petit
enfant, il m’a appris à aimer. Je
n’étais qu’un adolescent lorsque le
Seigneur a déposé dans mon cœur
une graine brûlante d'amour, et
cette semence est aujourd'hui, mes
enfants, un arbre généreux et
élancé qui protège de son ombre
une légion d’âmes[15].

7 Notre fondateur a toujours réagi
ainsi. L’habitude de se réfugier dans
l’amour divin, que nous considérons
maintenant, venait de loin : il la
tenait de ses parents. Elle s'est
ensuite renforcée durant sa
préparation au sacerdoce, au
séminaire de Logroño et à celui de
Saint-Charles, à Saragosse, où une
image du Cœur de Jésus enflammé
d'amour et couronné d'épines le
touchait particulièrement. Ensuite,
durant la guerre civile espagnole,
cette dévotion a pris une forme



nouvelle comme il l’écrivit à la veille
de la solennité du Sacré-Cœur :

Maintenant, mon Dieu, je me vois
près de ta poitrine blessée, et je
pense à tous mes enfants qui font
partie de ce corps vivant qu’est ton
Œuvre. En pensant à chacun, je
considérerai ses qualités, ses vertus
et ses défauts. Puis, en t’implorant, je
les amènerai à toi l'un après l'autre :
« Vas-y ! » Je les mettrai dans ton
Cœur. Voilà ce que je vais faire avec
chacun et aussi avecceux qui
rejoindront notre famille
surnaturelle plus tard, au fil des
siècles, jusqu'à la fin du monde. Tous
unis dans le Cœur du Christ, tous ne
faisant qu'un par amour pour Lui,
tous détachés des choses de la terre
par la force de cet amour renforcé
par la mortification. Nous voulons
être comme les premiers chrétiens ;
nous allons revivre leur esprit dans
le monde. Commençons donc par
rendre réelle au sein de l'Œuvre cette



affirmation : Congregavit nos in
unum Christi amor[16].

Au cours de la Sainte Messe, après la
Consécration, saint Josémaria récitait
en silence la prière à l'amour
miséricordieux qu'il avait apprise
dans sa jeunesse. Du cœur très
aimable de Jésus jaillissait avec une
force toujours plus grande sa
paternité dans l'Opus Dei, qui
s'étendait à ses filles et à ses fils de
tous les temps. C'est également dans
le Saint Sacrifice qu'il brûlait des
désirs rédempteurs du Christ pour
l'humanité entière. Ces
considérations nous aideront à être
confiants et optimistes dans les
moments difficiles qui peuvent
surgir dans l'histoire du monde ou
dans notre existence personnelle.
Dieu est celui de toujours : tout-
puissant, infiniment sage,
miséricordieux ; à chaque instant il
sait tirer du mal, un bien ; et des



déroutes, de grandes victoires pour
ceux qui se réfugient en Lui.

8 Dans les années 70, alors qu'une
grave crise de foi et de discipline
causait des ravages dans les âmes,
saint Josémaria reçut de nouvelles
lumières du Ciel. Elles le
confirmèrent dans sa confiance
inébranlable en l'aide divine. Le 23
août 1971, alors qu’il venait de
célébrer la Messe, le Seigneur grava
dans son cœur des paroles qui
figurent dans l'épître aux Hébreux, à
un changement près :adeamus cum
fiducia ad thronum gratiae, ut
misericordiam consequamur (He 4,
16). Il communiqua aussitôt ce fait à
ceux qui se trouvaient à ses côtés.
Peu de temps après, dans l'intimité
d'une réunion de famille, il s'en
ouvrait à ses enfants de Rome :

Je vais vous dire quelque chose que
Dieu notre Seigneur veux que vous
sachiez. Nous, les enfants de Dieu



dans l'Opus Dei – adeamus cum
fiducia – allons avec une grande foi
ad thronum gloriae vers le trône de
la gloire, la Vierge très sainte, mère
de Dieu et notre mère, que nous
invoquons si souvent comme Sedes
Sapientiae, ut misericordiam
consequamur, pour obtenir la
miséricorde […].

Allons donc, par le Cœur très doux de
Marie, au Cœur très saint et
miséricordieux de Jésus, et
demandons-lui, par sa miséricorde,
de manifester son pouvoir dans
l'Église et de nous remplir de force
pour poursuivre notre chemin et
attirer à lui de nombreuses
âmes[17].

Cette certitude l'incitait à rechercher
sans cesse, dans la parole de Dieu,
pour les méditer, les textes les plus
en rapport avec cette « complaisance
» et cette protection du Seigneur.
C’est ainsi qu’un an plus tard, il fit de



nouveau allusion à une découverte
qui avait insufflé optimisme et
confiance dans son âme, et qui l'avait
aidé à surmonter la grande peine que
lui causait son amour de l'Église.

Ces derniers temps, disait-il, je
médite certains textes de la Sainte
Écriture qui parlent de la
miséricorde divine. Je sais bien que
les exégètes donnent divers sens à ce
mot. Ils entendent par miséricorde
non seulement ce qu'indique le
langage ordinaire, la compassion ou
la piété, mais aussi une sorte de
loyauté que Dieu a envers ses
créatures.

Comme c'est beau ! Dieu notre
Seigneur a une telle compassion pour
les hommes – parce que sa
miséricorde signifie également la
compassion – que sa loyauté le
pousse à être miséricordieux avec
chacun de nous, à nous regarder



avec un amour de père et de
mère[18].

Il approfondissait toujours plus les
paroles de la Sainte Écriture, qu’il
méditait depuis sa jeunesse : Dieu a
mis ses délices dans les enfants des
hommes (cfr. Pr 8, 31). Voilà
pourquoi il a avancé avec assurance,
voilà pourquoi il a obéi à Dieu et a
fondé l'Opus Dei. Alors qu'il ne
comptait sur aucun moyen, cette «
complaisance » de Dieu renforçait sa
certitude que l'œuvre irait de l'avant.

Justice et miséricorde

9 Parmi les paraboles que le Maître
utilise pour expliquer aux disciples
les caractéristiques du royaume des
Cieux, saint Luc – que l'un des grands
poètes chrétiens a qualifié d'écrivain
de la mansuétude du Christ[19] –
consigne dans son Évangile trois
enseignements qui visent à souligner
explicitement la manière dont Dieu



veille sur les hommes : la brebis
perdue, la drachme perdue et
l'enfant prodigue. Dans chacune
d'elles, « Jésus révèle la nature de
Dieu comme celle d’un Père qui ne
s’avoue jamais vaincu jusqu’à ce qu’il
ait absous le péché et vaincu le refus,
par la compassion et la
miséricorde[20]. »

La bonté du Cœur de Jésus se
manifeste particulièrement dans la
parabole du père qui attend
patiemment, des jours durant, le
retour d’un fils ingrat à qui il
pardonnera aussitôt. Saint Jean-Paul
II l'a magnifiquement commentée
dans l'encyclique Dives in
misericordia, soulignant comment cet
enseignement s'applique à chaque
homme. « La parabole touche
indirectement chaque rupture de
l'alliance d'amour, chaque perte de la
grâce, chaque péché […]. Le
patrimoine reçu de son père
consistait en biens matériels, mais



plus importante que ces biens était 
sa dignité de fils dans la maison
paternelle […], la conscience du
caractère filial gâché[21]. »

Notre fondateur disait à propos de
cette parabole : la Miséricorde que
Dieu manifeste doit nous pousser
à toujours revenir à lui. Mes
enfants, mieux vaut ne pas
s'éloigner de son côté, ne pas
l'abandonner. Mais si d'aventure,
par faiblesse, vous vous éloignez
de Lui, revenez en courant. Il vous
recevra toujours, comme le père
du fils prodigue, avec un amour
encore plus intense[22].

Bien que dans le texte original,
remarque saint Jean Paul II, on
n'utilise pas le mot « justice » ni «
miséricorde », « le rapport de la
justice avec l'amour, qui se manifeste
comme miséricorde, s'y inscrit avec
une grande précision. Il apparaît
clairement que l'amour se



transforme en miséricorde lorsqu'il
faut dépasser la norme précise de la
justice, précise et souvent trop
stricte[23]. »

Saint Josémaria a découvert cette
union pratique de la justice et de
l'amour dans l'attitude des
mères[24]. Pour lui, la justice de Dieu
avait des entrailles de
miséricorde[25]. Nous ne pouvons
pas nous adresser au Seigneur en
revendiquant nos droits, mais
nous devons plutôt lui demander
d'avoir miséricorde de nous,
comme le dit un psaume : Miserere
mei, Deus, secundum magnam
misericordiam tuam (Ps50, 2).
Seigneur, aie compassion de moi
selon ta grande miséricorde.
N'allons pas à lui en exigeant quoi
que ce soit pour des raisons de
justice[26].

10 Il ne manque pas des personnes
qui opposent la justice à la



miséricorde. Le pape en convoquant
ce jubilé, nous a prévenus de cette
erreur : « Il ne s’agit pas de deux
aspects contradictoires, mais de deux
dimensions d’une unique réalité qui
se développe progressivement
jusqu’à atteindre son sommet dans la
plénitude de l’amour […].

» En face d’une vision de la justice
comme simple observance de la loi
qui divise entre justes et pécheurs,
Jésus indique le grand don de la
miséricorde qui va à la recherche des
pécheurs pour leur offrir le pardon
et le salut. On comprend alors
pourquoi Jésus fut rejeté par les
pharisiens et les docteurs de la loi, à
cause de sa vision libératrice et
source de renouveau[27] ».

Avoir recours à la
miséricorde divine

11 Comme je le disais, notre
fondateur a médité, par une grâce



spéciale de Dieu, les merveilles de la
clémence divine que l’on trouve dans
la Sainte Écriture. À propos du
miracle de la résurrection du fils de
la veuve de Naïm, il faisait
remarquer que Notre Seigneur
nous aime pour des raisons
surnaturelles auxquelles, peut-
être, nous serions restés
insensibles. Saint Luc dit :
misericordia motus super eam (Lc
7, 13), Jésus fut saisi de pitié, de
miséricorde, pour cette femme,
alors même que d’autres motifs,
humainement raisonnables,
existaient : elle était pauvre,
veuve, et c’était son seul
enfant[28].

Une foule nombreuse composait ce
cortège funèbre, et plusieurs
personnes entouraient Jésus ; mais
lui seul pénètre la peine de cette
mère et va à sa rencontre. N’est-il pas
admirable de voir comment le divin
Maître suit les impulsions de son



Cœur miséricordieux, sans attendre
que nous lui manifestions nos
besoins ? Ce comportement à la fois
divin et humain du Rédempteur doit
nous engager à nous tourner vers Lui
à tout moment. Vous et moi, disait
notre fondateur, devons avoir
recours à la miséricorde du
Seigneur. Devant Dieu, nous
n’avons aucun droit. En ce qui me
concerne, je vois très clairement
que je ne peux pas lui dire :
Seigneur, je veux cela ! Et
pourtant, je sais que je suis son
fils. Je vais plutôt vers Lui avec des
gémissements, rempli de
contrition, et j’implore sa
miséricorde[29]. Il en appelait à sa
pitié.

Dans les dernières années de sa vie,
saint Josémaria recourait avec une
assiduité et une confiance encore
plus grandes au pardon de Dieu.
Aussi avait-il ajouté « et Misericors »
à l’oraison jaculatoire qu’il avait



adressée au Sacré-Cœur de Jésus en
1952, lorsqu’il Lui avait consacré
l’Œuvre, ses apostolats, les besoins de
l’Église et ceux de tous les hommes :
Cor Iesu Sacratissimum et
Misericors, dona nobis pacem !
Nuit et jour il implorait la protection
du Ciel sur le monde, l’Église et les
âmes.

Le principal fruit que nous
demandons à Dieu en cette année de
la miséricorde est bien le suivant :
que la société suive à nouveau ses
commandements, que les âmes se
laissent brûler par le feu de l’amour
de Dieu, et que renaissent partout
dans l’Église une doctrine claire
etune piété authentique. Je fais
miennes les paroles du Pape : «
Combien je désire que les années à
venir soient comme imprégnées de
miséricorde pour aller à la rencontre
de chacun en lui offrant la bonté et la
tendresse de Dieu ! Qu’à tous,
croyants ou loin de la foi, puisse



parvenir le baume de la miséricorde
comme signe du Règne de Dieu déjà
présent au milieu de nous[30]. »

Être miséricordieux comme
l’est le Père céleste

12. L’Église est animée du désir
constant d’offrir l’amour de Dieu à
toutes les créatures, sans en excepter
aucune. Cependant, comme l’observe
le Pape François, « Peut-être avons-
nous parfois oublié de montrer et de
vivre le chemin de la miséricorde.
D’une part, la tentation d’exiger
toujours et seulement la justice a fait
oublier qu’elle n’est qu’un premier
pas, nécessaire et indispensable,
mais l’Église doit aller au-delà pour
atteindre un but plus haut et plus
significatif »[31].

Il ne suffit pas de demander pardon
à Dieu pour ses péchés et ceux de
tous les hommes. À cette prière,
indispensable, il faut unir les



manifestations pratiques de
miséricorde envers le prochain.
Parce que si quelqu’un dit : « J’aime
Dieu », alors qu’il a de la haine contre
son frère, c’est un menteur. En effet,
celui qui n’aime pas son frère, qu’il
voit, est incapable d’aimer Dieu, qu’il
ne voit pas. Et voici le commandement
que nous tenons de lui : celui qui aime
Dieu, qu’il aime aussi son frère (1 Jn 4,
20-21).

Les œuvres de miséricorde, si
régulièrement prêchées et pratiquées
dans l’Église, sont un excellent
moyen pour exprimer nos bonnes
intentions par des actes. « Ce sont,
nous dit le Catéchisme de l’Église
Catholique, les actions charitables
par lesquelles nous venons en aide à
notre prochain dans ses nécessités
corporelles et spirituelles[32]. » Les
pratiquer avec assiduité est l’une des
recommandations du Pape pour cette
année. « La prédication de Jésus nous
dresse le tableau de ces œuvres de



miséricorde, pour que nous puissions
comprendre si nous vivons, oui ou
non, comme ses disciples »[33].

Jésus l’a expliqué d’une manière
limpide dans l’Évangile, à travers un
critère très sûr : Ce que vous voulez
que les autres fassent pour vous,
faites-le aussi pour eux. Si vous
aimez ceux qui vous aiment, quelle
reconnaissance méritez-vous ? Même
les pécheurs aiment ceux qui les
aiment. Si vous faites du bien à ceux
qui vous en font, quelle
reconnaissance méritez-vous ? Même
les pécheurs en font autant. Si vous
prêtez à ceux dont vous espérez
recevoir en retour, quelle
reconnaissance méritez-vous ? Même
les pécheurs prêtent aux pécheurs
pour qu’on leur rende l’équivalent.

Au contraire, aimez vos ennemis,
faites du bien et prêtez sans rien
espérer en retour. Alors votre
récompense sera grande, et vous



serez les fils du Très-Haut, car lui, il
est bon pour les ingrats et les
méchants. Soyez miséricordieux
comme votre Père est miséricordieux
(Lc 6, 31-36).

Les œuvres de miséricorde
corporelles

13 La doctrine catholique a résumé
ainsi les œuvres de miséricorde
corporelles : « nourrir les affamés,
loger les sans-logis, vêtir les
déguenillés, visiter les malades et les
prisonniers, ensevelir les morts.
Parmi ces gestes, l’aumône faite aux
pauvres est un des principaux
témoignages de la charité
fraternelle : elle est aussi une
pratique de justice qui plaît à Dieu
»[34]. En définitive, elles mettent
toutes en pratique le mandatum
novum (Jn 13, 34), le commandement
nouveau de la charité que nous a
donnéle Christ. Suivant cette
recommandation du Sauveur, l’Église



a toujours manifesté son amour de
prédilection pour les pauvres, les
malades, les laissés-pour-compte, les
sans-abris… Elle a retenu ces paroles
que le Seigneur prononcera au
jugement final : Amen, je vous le dis :
chaque fois que vous l’avez fait à l’un
de ces plus petits de mes frères, c’est à
moi que vous l’avez fait (Mt 25, 40). Et
avec la parabole du bon Samaritain,
Jésus indique que notre charité ne
fait pas acception des personnes.

14 L’Opus Dei, partie vivante de
l’Église, nous rappelle sans cesse la
pratique des œuvres de miséricorde
corporelles. Dès les premières
années de l’Œuvre, notre fondateur
rendait visites aux malades des
hôpitaux de Madrid et s’occupait
sans se ménager des miséreux et des
pauvres « honteux », ceux qui
cachaient leur dénuement sous le
voile d’une vie apparemment
normale. Et il a appris à ceux qui
s’approchaient de lui à faire de



même. Il a placé ces activités sous le
patronage de Notre Dame, et c’est
ainsi que sont nées les visites aux 
pauvres de la Vierge, que les fidèles
de la Prélature continuent de faire
partout où ils se trouvent. Et le
samedi, le jour que l’Église consacre
à Marie, on invite les jeunes à faire
une aumône destinée à aider les
nécessiteux. En aidant les pauvres,on
honore Notre Dame et on exerce la
charité[35]. Ces visites constituent
un moyen de formation : en
stimulant la générosité des jeunes,
elles font grandir leur amour.

Sachant à quel point Dieu prend soin
de ses créatures, notre fondateur
souffrait de voir les biens de la terre
répartis entre quelques-uns ; les
biens de la culture enfermés dans les
cénacles. Et au-dehors la faim de
pain et de savoir, et les vies
humaines, pourtant saintes, puisque
elles viennent de Dieu, traitées
comme de simples choses, comme



des éléments d'un calcul statistique.
Je comprends et je partage cette
impatience qui me fait lever les yeux
vers le Christ, ce Christ qui nous
invite sans cesse à mettre en
pratique ce commandement nouveau
de l'amour […].

Il nous faut reconnaître dans nos
frères les hommes le Christ, qui vient
à notre rencontre. Nulle vie humaine
ne peut être considérée isolément :
elle est mêlée aux autres vies. Nul
d’entre nous n'est un vers isolé ; nous
faisons tous partie d'un même poème
divin que Dieu écrit avec le concours
de notre liberté[36].

Combien de jeunes et d’adultes,
confrontés à la misère, ont vu en ces
frères ou en ces sœurs le Christ
pauvre ; et leur désir de servir en a
été renforcé ! Le Seigneur, infiniment
plus généreux, a comblé leurs âmes
de grâces: Lui seul connaît les
profondes conversions que beaucoup



ont vécues ; les décisions de se
donner entièrement à Dieu et à
l’Église, qu’ont engendrées ces visites
aux nécessiteux, aux personnes
âgées, aux malades, aux
prisonniers…

15 Avec l’expansion de l’Œuvre, les
fidèles et les coopérateurs ont lancé
de nouvelles formes de services
matériels, selon les besoins du temps
et les circonstances locales. À la
campagne ou dans les périphéries
des grandes villes ont surgi des
écoles de qualification
professionnelle ; des dispensaires et
des hôpitaux ont également été créés
dans des quartiers périphériques,
destinés à des personnes sans
ressources. Les activités d’assistance
se sont multipliées, telles des ONG
pour aider les pays en voie de
développement, ou les banques
alimentaires dans les pays considérés
comme plus avancés, pour ne citer
que quelques exemples. Lors d’une



crise économique, comme c’est le cas
actuellement, ces moyens permettent
à beaucoup d’hommes et de femmes
de subvenir à leurs besoins matériels
et à ceux de leurs familles.

Je rends grâces à Dieu pour
l’extension des initiatives de
solidarité promues par des fidèles et
coopérateurs de la Prélature. Mais
nous ne pouvons pas en rester là.
Avec la grâce de Dieu et l’aide de
nombreuses personnes de bonne
volonté, chrétiennes ou non, nous
aspirons à ce que s’élargisse
davantage encore le champ d’action
de ces projets.

16 J’insiste : veillez tout
particulièrement au soin des
malades, où qu’ils soient : chez eux
ou à l’hôpital, là où quelqu’un souffre
dans son corps ou son esprit, et, bien
sûr, dans les centres de l’Œuvre et les
foyers des agrégés et des



surnuméraires. Dans chaque malade
est présent le Christ.

Au-delà soins médicaux que nous
pouvons leur procurer, l’assistance
spirituelle mérite une attention
particulière. Que les prêtres facilitent
la réception des sacrements de
Réconciliation et de l’Eucharistie ;
que l’exemple et le conseil des laïcs,
si cela semble opportun, permette
aux malades de maintenir un esprit
de prière, c’est-à-dire de
contemplation, d’action de grâces, de
louange et de demande. L’expérience
enseigne que la récitation du
chapelet ou les autres expressions de
piété chrétienne remplissent de joie,
y compris dans la douleur. Les
malades découvrent avec
reconnaissance que, lorsqu’ils
offrent à Dieu leur maladie, leurs
souffrances, et les limitations qui les
accompagnent, ils suppléent dans
leur chair ce qu’il reste à souffrir des
épreuves du Christ, pour son corps qui



est l’Église (Col 1, 24), comme l’écrit
saint Paul pour indiquer la valeur
salvifique de la souffrance[37].

Si leur état s’aggrave, mettons tout
notre cœur pour qu’ils reçoivent
l’Onction des malades avec le plus
grand fruit possible. L’Église
enseigne que ce sacrement de la
miséricorde possède la vertu de
pardonner les péchés et, si cela
convient à l’âme, de contribuer à une
amélioration de l’état de santé, voire
à la guérison[38]. La tradition
multiséculaire de l’Église démontre
que ce sacrement confère grande
paix et sérénité à ceux qui le
reçoivent avec de bonnes
dispositions, sans attendre les
ultimes instants de leur vie. Voilà
une bonne catéchèse à accomplir
auprès des familles, qui – par
ignorance ou par une fausse peur
d’inquiéter le malade – ne se
tournent vers le prêtre ou ne
demandent son assistance que



lorsque la personne aimée est
devenue inconsciente.

17 Au fil du temps, certaines œuvres
de miséricorde corporelles ont
changé d’énoncé ou d’application.
L’aide aux pèlerins se traduit
maintenant par « donner un toit à
celui qui n’en a pas ». De nos jours,
cela suppose d’aider les migrants qui
ont abandonné leur pays à la
recherche d’un travail, de meilleures
conditions de vie, etc. Aucun disciple
du Maître ne saurait se dispenser de
s’occuper de ces hommes, de ces
femmes, ou parfois de familles
entières. Je pense particulièrement
aux chrétiens qui sont persécutés
pour des motifs religieux, et dont
l’exil doit aviver en nous la
conscience de la Communion des
saints.

Le Pape François a lancé un appel
pressant aux autorités, et à tous les
hommes de bonne volonté, pour



qu’ils cherchent des remèdes
concrets à ce besoin. Dans
l’exhortation apostolique Evangelii
gaudium, il nous disait : « Il est
indispensable de prêter attention
aux nouvelles formes de pauvreté et
de fragilité dans lesquelles nous
sommes appelés à reconnaître le
Christ souffrant, même si, en
apparence, cela ne nous apporte pas
des avantages tangibles et
immédiats : les sans-abris, les toxico-
dépendants, les réfugiés, les
populations indigènes, les personnes
âgées toujours plus seules et
abandonnées, etc. Les migrants me
posent un défi particulier parce que
je suis Pasteur d’une Église sans
frontières qui se sent mère de tous
»[39]. Très récemment, comme
préparation immédiate à l’Année de
la miséricorde, il a réitéré cette
demande urgente[40].

Faisons écho à ces exhortations du
Saint Père, et faisons en sorte que



nos proches, nos amis et nos
connaissances, les aient très
présentes à l’esprit, selon les
circonstances et les possibilités de
chacun. En plus de prier, qu’ils se
demandent comment être partie
prenante. Ils peuvent mobiliser
l’opinion publique devant descas
d’urgence, ou fournir un logement,
un travail, une aide financière, etc.
Un bon moyen de seconder cette
intention consiste aussi, en faisant
preuve de responsabilité, à se sentir
concerné par les initiatives des
diocèses et des paroisses. C’est en
effetà elles que le Souverain Pontife a
spécialement confié cette tâche. Je
sais que nombre d’entre vous, ainsi
que des coopérateurs et amis,
participent déjà àdes actions au
service des migrants. Je vous en suis
reconnaissant au nom du Seigneur :
le bien que nous faisons à ces frères
et à ces sœurs, c’est auChrist que
nous le faisons.



Les œuvres de miséricorde
spirituelles

18 Saint Josémaria nous confiait : je
n’hésite pas à dire que, lorsque les
conditions de vie de la société
paraissent avoir chassé la misère, la
pauvreté ou la douleur, c’est
précisément alors qu’il est urgent
d’affiner la charité chrétienne : c’est
elle qui sait deviner qui, au milieu
d’un apparent bien-être général, a
besoin de réconfort[41].

Pensons que les gestes d’amour
envers le prochain ne se limitent pas
à une aide matérielle, pour
importante qu’elle soit. Le Souverain
Pontife déplore que « la pire
discrimination dont souffrent les
pauvres est le manque d’attention
spirituelle »[42]. L’Église s’est
caractérisée tout au long de son
histoire par la promotion des œuvres
de miséricorde spirituelles, si
présentes et toujours actuelles : «



conseiller ceux qui sont dans le
doute, enseigner les ignorants,
avertir les pécheurs, consoler les
affligés, pardonner les offenses,
supporter patiemment les personnes
ennuyeuses, prier Dieu pour les
vivants et pour les morts »[43].

Qu’elle est délicate, cette charité
spirituelle ! Et combien elle est
indispensable de nos jours, où tant
de personnes souffrent de la solitude,
de l’incompréhension, de
persécutions, de médisances et de
calomnies. Pensons aussi à ceux qui
se débattent dans le doute, sans
connaître le chemin qui conduit au
Ciel ! En effet la généralisation des
aides sociales contre les fléaux de
la souffrance ou de l’indigence a
permis d’obtenir des résultats
humanitaires, impensables en
d’autres époques. Cependant, tout
cela ne pourra jamais remplacer –
car ces aides sociales se situent
sur un autre plan – la tendresse



efficace, humaine et surnaturelle,
du contact immédiat avec le
prochain : avec ce pauvre d’un
quartier voisin, avec cet autre,
malade, qui souffre dans un
hôpital immense, ou de cette autre
personne – riche, peut-être – qui a
besoin d’un moment de
conversation affectueuse, d’une
amitié chrétienne pour sa solitude,
ou d’un soutien spirituel qui
répond à ses doutes et à son
scepticisme[44].

Souvenons-nous de l’histoire de cette
mendiante à qui saint Josémaria ne
put offrir que son attention
spirituelle et son affection
sacerdotale. En retour, cette femme
décida d’offrir sa vie pour l’Œuvre. Il
la retrouva plus tard dans un hôpital,
et apprenant l’offrande d’elle-même
qu’elle avait faite au Seigneur, il l’a
qualifiée de première vocation de ses
futures filles.



19 Il existe beaucoup d’actions de
solidarité ou de fraternité
chrétienne, je ne m’arrêterai
cependant que sur trois d’entre elles :
apprendre à l’ignorant, donner un
conseil à celui qui en a besoin, et
pardonner les offenses. Ce sont des
preuves d’une charité attentive qu’il
faut exercer envers tous, mais
spécialement envers ceux qui nous
sont plus proches : membres de notre
famille, amis et collègues de travail,
connaissances…

Apprendre les vérités de notre foi à
celui qui ne les connaît pas constitue
une manifestation de miséricorde de
première importance. Notre
fondateur résumait cela en peu de
mots : donner la doctrine, telle est
notre grande mission. Il soulignait
souvent que le grand ennemi de Dieu
et des âmes est l’ignorance religieuse,
et il affirmait que l’apostolat de
l’Opus Dei est une grande catéchèse
qui met le message salvifique de



l’Église à la portée de tous, et qui
apprend à le pratiquer. Il faut t’en
convaincre : ton apostolat consiste
à répandre la bonté, la lumière,
l’enthousiasme, la générosité,
l’esprit de sacrifice, la constance
dans le travail, la profondeur
dans l’étude, la magnanimité dans
le don de soi ; et à te tenir à jour, à
obéir absolument, joyeusement à
l’Église, à vivre une charité
parfaite…[45]. Proposer une
formation doctrinale, spirituelle et
apostolique aux personnes que nous
fréquentons demande des efforts
généreux. Quelle joie lorsque la
vérité de l’Évangile illumine les
divers domaines de notre activité
professionnelle, sociale et culturelle !

En cette Année de la miséricorde,
tâchons d’intensifier nos efforts afin
que beaucoup d’âmes s’approchent
de la chaleur de l’Église, Épouse de
Jésus-Christ et notre Mère. Nous y
arriverons, avec l’aide de Dieu, si



chacune et chacun s’efforce 
personnellement d’approcher
davantage d’amis, de collègues et de
connaissances des moyens de
formation.

20 Il y a également de très
nombreuses façons de donner un
bon conseil à celui qui en a besoin.
La première est le témoignage de
notre conduite. C’est ce qu’a fait le
Christ en passant sur terre, comme
l’a si fréquemment répété saint
Josémaria. Il aimait s’arrêter sur
l’exemple des premiers mots des
Actes des Apôtres : Jésus a fait et
enseigné, depuis le moment où il
commença (Ac 1, 1). Juste après le
témoignage de notre conduite vient
le moment de parler, sans blesser.
C’est l’apostolat d’amitié et de
confidence, sur lequel notre
fondateur a tant insisté : une parole
claire et pleine d’affection, dite à
l’oreille de nos proches.



La cohérence entre ce que l’on fait et
ce que l’on dit est d’une incroyable
fécondité. Notre conseil pourra
prendre la forme d’une correction
fraternelle, telle que l’enseigne
l’Évangile (Cf. Mt 18, 15-17) : c’est une
œuvre de miséricorde noble,
courageuse et féconde, qui naît de la
charité, de l’intérêt pour celle ou
celui que l’on aime.

« En général, aujourd’hui, on est très
sensible au thème des soins et de la
charité à prodiguer pour le bien
physique et matériel des autres –
disait Benoît XVI à ce sujet – mais on
ne parle pour ainsi dire pas de notre
responsabilité spirituelle envers les
frères. Il n’en était pas ainsi dans
l’Église des premiers temps, ni dans
les communautés vraiment mûres
dans leur foi, où l’on se soucie non
seulement de la santé corporelle du
frère, mais aussi de celle de son âme
en vue de son destin ultime [...]. Il est
important de récupérer cette



dimension de la charité
chrétienne[46]. » Et il ajoutait : « Il ne
faut pas se taire face au mal. Je pense
ici à l’attitude de ces chrétiens qui,
par respect humain ou par simple
commodité, s’adaptent à la mentalité
commune au lieu de mettre en garde
leurs frères contre des manières de
penser et d’agir qui sont contraires à
la vérité, et ne suivent pas le chemin
du bien[47]. »

Soyons reconnaissants à saint
Josémaria, qui a insisté sur
l’efficacité de cette pratique
évangélique : c’est un moyen
excellent, habituel et bon d’aider son
prochain, qui naît de la charité et il
doit s’exercer avec une profonde
humilité et une prudence
surnaturelle.

Car « le reproche chrétien n’est
jamais fait dans un esprit de
condamnation ou de récrimination.
Il est toujours animé par l’amour et



par la miséricorde et il naît de la
véritable sollicitude pour le bien du
frère. L’apôtre Paul affirme : “Dans le
cas où quelqu’un serait pris en faute,
vous les spirituels, rétablissez-le en
esprit de douceur, te surveillant toi-
même, car tu pourrais bien, toi aussi
être tenté” (Ga 6, 1).

» Dans notre monde imprégné
d’individualisme – poursuivait
Benoît XVI – il est nécessaire de
redécouvrir l’importance de la
correction fraternelle, pour marcher
ensemble vers la sainteté[48]. »

21 Pardonner les offenses représente
une autre manière merveilleuse
d’exercer la charité. Ne jugez pas, et
vous ne serez pas jugés ; ne
condamnez pas, et vous ne serez pas
condamnés. Pardonnez, et vous serez
pardonnés. Donnez, et l’on vous
donnera : c’est une mesure bien pleine,
tassée, secouée, débordante, qui sera
versée dans le pan de votre vêtement ;



car la mesure dont vous vous servez
pour les autres servira de mesure
aussi pour vous (Lc 6, 37-38).
Méditons la parabole de cet homme
qui refusa de remettre à son
compagnon une toute petite dette,
alors que son maître venait de lui
remettre une somme énorme. Et
quelle fut la réponse du maître ? 
Serviteur mauvais ! Je t’avais remis
toute cette dette parce que tu m’avais
supplié. Ne devais-tu pas, à ton tour,
avoir pitié de ton compagnon, comme
moi-même j’avais eu pitié de toi ?
Dans sa colère, son maître le livra aux
bourreaux jusqu’à ce qu’il eût
remboursé tout ce qu’il devait. C’est
ainsi que mon Père du ciel vous
traitera, si chacun de vous ne
pardonne pas à son frère du fond du
cœur (Mt 18, 32-35).

Pardonner les offenses est un indice
clair que nous sommes des enfants
de Dieu et que nous nous
comportons comme tels. Effaçons



donc de notre souvenir les offenses
que l’on nous a faites, les
humiliations dont nous avons
souffert, aussi injustes, impolies et
grossières qu’elles aient été, parce
qu’il n’est pas digne d’un fils de
Dieu de tenir un registre pour
présenter ses doléances. Nous ne
pouvons oublier l’exemple du
Christ[49]. Saint Luc, dans le récit de
la Passion du Seigneur, écrit : 
lorsqu’ils furent arrivés au lieu-dit “le
Crâne” (ou Calvaire), là ils crucifièrent
Jésus, avec les deux malfaiteurs, l’un à
droite et l’autre à gauche. Jésus
disait : Père, pardonne-leur : ils ne
savent pas ce qu’ils font (Lc 23, 33-34).

À l’évidence cette manière d’agir
n’est pas facile, mais la grâce de Dieu
la rend possible, comme le montre la
conduite de tant de chrétiens, depuis
les débuts de l’histoire de l’Église
jusqu’à nos jours. Ils ont su non
seulement être cléments, mais aussi
aimer sincèrement leurs



persécuteurs. Dans ce même esprit,
saint Josémaria prit la décision ferme
et permanente de pardonner
toujours et en tout moment, ce qu’il a
confirmé par l’exemple et la parole.

Ne point haïr notre ennemi, ne
point rendre le mal pour le mal,
renoncer à la vengeance,
pardonner sans rancune, était
alors considéré — et, ne nous y
trompons pas, de nos jours encore
— comme une conduite insolite,
trop héroïque, hors du commun.
La mesquinerie des créatures en
arrive à ce point ! Jésus-Christ, qui
est venu sauver tous les hommes et
qui désire associer les chrétiens à
son œuvre rédemptrice, a voulu
apprendre à ses disciples, à toi et à
moi aussi, une charité grande,
sincère, plus noble et de plus haute
valeur : nous devons nous aimer
les uns les autres, comme le Christ
lui-même nous aime chacun de
nous. Ce n’est qu’ainsi, en imitant



les manières divines avec la
maladresse qui nous est propre,
que nous réussirons à ouvrir
notre cœur à tous les hommes, à
aimer d’une façon plus élevée,
entièrement nouvelle[50].

Nous serons jugés sur la base de nos
œuvres de miséricorde : « Aurons-
nous donné à manger à qui a faim et
à boire à qui a soif ? Aurons-nous
accueilli l’étranger et vêtu celui qui
était nu ? Aurons-nous pris le temps
de demeurer auprès de celui qui est
malade et prisonnier ? (cf. Mt 25,
31-45). De même, il nous sera
demandé si nous avons aidé à sortir
du doute qui engendre la peur, et
bien souvent la solitude ; si nous
avons été capable de vaincre
l’ignorance dans laquelle vivent des
millions de personnes, surtout des
enfants privés de l’aide nécessaire
pour échapper à la pauvreté, si nous
avons été proches de celui qui est
seul et affligé ; si nous avons



pardonné à celui qui nous offense, si
nous avons rejeté toute forme de
rancœur et de haine qui porte à la
violence, si nous avons été patients à
l’image de Dieu qui est si patient
envers nous ; si enfin nous avons
confié au Seigneur, dans la prière,
nos frères et sœurs. C’est dans
chacun de ces “plus petits” que le
Christ est présent. Sa chair devient
de nouveau visible en tant que corps
torturé, blessé, flagellé, affamé,
égaré… pour être reconnu par nous,
touché et assisté avec soin.
N’oublions pas les paroles de Saint
Jean de la Croix : “Au soir de notre
vie, nous serons jugés sur l’amour”
»[51].

Apostolat de la confession

22 Une autre œuvre de miséricorde
spirituelle, spécialement importante,
consiste à aider les gens à recouvrer
l’amitié avec Dieu, perdue par le
péché. Saint Josémaria a beaucoup



insisté sur l’apostolat de la
confession, ainsi que le bienheureux
Alvaro del Portillo ! Je vous en ai
souvent parlé, moi aussi, car il n’est
pas possible de progresser dans la
connaissance et l’amour de Jésus-
Christ sans recourir fréquemment au
sacrement de la Pénitence.

Le Pape s’y réfère souvent. Dans la
bulle de convocation au jubilé, il
écrit : « Avec conviction, remettons
au centre le sacrement de la
Réconciliation, puisqu’il donne à
toucher de nos mains la grandeur de
la miséricorde. Pour chaque
pénitent, ce sera une source d’une
véritable paix intérieure[52]. »

Méditons aussi le conseil que notre
fondateur, du tréfonds de son âme,
donnait à ses fils prêtres, mais qui
peut s’appliquer à tous les prêtres : 
la passion dominante des prêtres
de l’Opus Dei […] est de faire
connaître la bonne doctrine, de



diriger les âmes : prêcher et
confesser. C’est là que vous devez
vous dépenser, sans crainte de
vous épuiser, sans que les
contrariétés vous inquiètent : qui
seminant in lacrimis, in
exsultatione metent (Ps. CXXV, 5) ;
ceux qui sèment dans les larmes,
moissonneront dans la joie. La
mission des laïcs, de mes filles et
de mes fils, c’est de remplir de
travail – et donc de joie –leurs
frères prêtres, en approchant
beaucoup de personnes de leur
ministère[53].

23 Les confesseurs représentent en
eux-mêmes « un véritable signe de la
miséricordedu Père », écrit le Pape. «
On ne s’improvise pas confesseur. On
le devient en se faisant d’abord
pénitent en quête de pardon.
N’oublions jamais qu’être confesseur,
c’est participer à la mission de Jésus
d’être signe concret de la continuité



d’un amour divin qui pardonne et
qui sauve (…).

Nul d’entre nous n’est maître du
sacrement, mais un serviteur fidèle
du pardon de Dieu. Chaque
confesseur doit accueillir les fidèles
comme le père de la parabole du fils
prodigue : un père qui court à la
rencontre du fils bien que celui-ci ait
dissipé tous ses biens. Les
confesseurs sont appelés à serrer sur
eux ce fils repentant qui revient à la
maison, et à exprimer la joie de
l’avoir retrouvé. Ils ne se lasseront
pas non plus d’aller vers l’autre fils
resté dehors et incapable de se
réjouir, pour lui faire comprendre
que son jugement est sévère et
injuste, et n’a pas de sens face à la
miséricorde du Père qui n’a pas de
limite[54]. »

Mes filles et mes fils, demandons au
Seigneur qu’il fasse de nous des
instruments fidèles de sa



miséricorde : que les prêtres
consacrent de nombreuses heures –
toutes cellesdont ils disposeront – à
pardonner au nom de Dieu ; et que
les laïcs, grâce à leur charité sincère
et désintéressée, soient animés d’un
désir constant d’aider leurs amis et
connaissances en préparant leurs
âmes à tirer beaucoup de fruit de ce
sacrement de la joie et de la paix.

24 Je ne veux pas m’étendre
davantage. Je vous recommande de
lire et de méditer à fond la bulle 
Misericordiae vultus, et d’en tirer vos
propres conclusions. Il y est
également question de faire un
pèlerinage pour obtenir l’indulgence,
octroyée par l’Église, et de favoriser
ainsi en abondance, dans les
prochains mois, une dévotion tendre
et filiale envers notre Mère, la Très
Sainte Vierge. « Que la douceur de
son regard nous accompagne en cette
Année Sainte, afin que tous puissent
redécouvrir la joie de la tendresse de



Dieu. Personne n’a connu comme
Marie la profondeur du mystère de
Dieu fait homme. Sa vie entière fut
modelée par la présence de la
miséricorde faite chair. La Mère du
Crucifié Ressuscité est entrée dans le
sanctuaire de la miséricorde divine
en participant intimement au
mystère de son amour »[55].

Avec toute mon affection je vous
bénis,

+Xavier

Rome, le 4 novembre 2015

[1] Concile Vatican II, Constitution
pastorale Gaudium et Spes, n°40

[2] Cfr. Pape François, encyclique 
Laudato Si’, 24 mai 2015, n°77

[3] Prières de l’Opus Dei, Oraison



[4] Pape François, bulle Misericordiæ
vultus, 11 avril 2015, n°2

[5] Saint Jean-Paul II, Encyclique 
Dives in misericordia, 30 septembre
1980, n°1

[6] Pape François, bulle Misericordiæ
vultus, 11 avril 2015, n°5

[7] Saint Josémaria, Lettre du 24 mars
1930, n°1,

[8] Pape François, bulle Misericordiæ
vultus, 11 avril 2015, n°7

[9] Saint Jean-Paul II, Encyclique 
Dives in misericordia, 30 septembre
1980, n°8

[10] Bienheureux Paul VI, Discours à
l’audience générale, 14 avril 1976

[11] Saint Josémaria, Lettre 25 janvier
1961, n°1

[12] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une méditation, 11 avril 1952



[13] Ibid.

[14] Pape François, exhortation
apostolique Evangelii Gaudium, 24
novembre 2013, n°279

[15] Saint Josémaria, Lettre 25 janvier
1961, n°3

[16] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une méditation, 4 juin 1937

[17] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une réunion de famille, 9
septembre 1971

[18] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une réunion de famille, 14
juin 1972

[19] Cfr. Dante Alighieri, Monarchia,
1

[20] Pape François, bulle 
Misericordiæ vultus, 11 avril 2015,
n°9



[21] Saint Jean-Paul II, Encyclique 
Dives in misericordia, 30 septembre
1980, n°5

[22] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une réunion de famille, 27
mars 1972

[23] Saint Jean-Paul II, Encyclique 
Dives in misericordia, 30 septembre
1980, n°5

[24] Cfr. Saint Josémaria, Amis de
Dieu, n°173

[25] Saint Josémaria, Chemin, n°309

[26] Saint Josémaria, notes prises au
cours d’une réunion de famille, 11
septembre 1971

[27] Pape François, bulle 
Misericordiæ vultus, 11 avril 2015,
n°20

[28] Saint Josémaria, Notes prises au
cours d'une réunion, 25 septembre
1971.



[29] Ibid.

[30] Pape François, Bulle 
Miséricordiae Vultus, 11 avril 2015,
n° 5.

[31] Ibid., n° 10.

[32] Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2447.

[33] Pape François, Bulle 
Miséricordiae Vultus, 11 avril 2015,
n° 15.

[34] Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2447.

[35] Saint Josémaria, Instruction, 9
janvier 1935, n° 196.

[36] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 111.

[37] Cf. Saint Jean-Paul II, Lettre
apostolique Salvifici doloris, 11
février 1984.



[38] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1520.

[39] Pape François, Exhortation
apostolique Evangelii gaudium, 24
novembre 2013, n° 210.

[40] Cf. Pape François, Allocution lors
de l’Angélus, 6 septembre 2015

[41] Saint Josémaria, Lettre, 24
octobre 1942, n° 44.

[42] Pape François, Exhortation
apostolique Evangelii gaudium, 24
novembre 2013, n° 200.

[43] Pape François, Bulle 
Miséricordiae Vultus, 11 avril 2015,
n° 15.

[44] Saint Josémaria, Lettre, 24
octobre 1942, n° 44.

[45] Saint Josémaria, Sillon, n° 927.

[46] Benoît XVI, Message pour le
carême 2012, 3 novembre 2011, n° 1.



[47] Ibid.

[48] Ibid.

[49] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
309.

[50] Ibid., n° 225.

[51] Pape François, Bulle 
Miséricordiae Vultus, 11 avril 2015,
n° 15. La citation de saint Jean de la
Croix est tirée de Les Dits de lumière
et d'amour, 57.

[52] Pape François, Bulle 
Miséricordiae Vultus, 11 avril 2015,
n° 17.

[53] Saint Josémaria, Lettre, 8 août
1956, n° 35.

[54] Pape François, Bulle 
Miséricordiae Vultus, 11 avril 2015,
n° 17.

[55] Ibid., n° 24.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-pastorale-
a-loccasion-du-jubile-de-la-misericorde/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-pastorale-a-loccasion-du-jubile-de-la-misericorde/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-pastorale-a-loccasion-du-jubile-de-la-misericorde/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-pastorale-a-loccasion-du-jubile-de-la-misericorde/

	Lettre pastorale à l'occasion du Jubilé de la Miséricorde
	La miséricorde de Dieu envers l'humanité
	Histoire des miséricordes de Dieu
	Justice et miséricorde
	Avoir recours à la miséricorde divine
	Être miséricordieux comme l’est le Père céleste
	Les œuvres de miséricorde corporelles
	Les œuvres de miséricorde spirituelles
	Apostolat de la confession


