
opusdei.org

Lettre du prélat
(septembre 2008)

«Comment accueillons-nous ce
qui nous contrarie : la maladie,
les échecs professionnels, les
offenses injustes, les difficultés
dans la vie sociale ou
familiale?», nous demande le
prélat de l'Opus Dei dans sa
lettre de septembre. La réponse
qu’il nous suggère se trouve
dans la Croix du Christ.

10/09/2008

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !



Avant d’aborder le sujet de cette
lettre, deux mots pour que nous
rendions grâces à Dieu parce que
nous avons eu l’occasion de vivre, au
sens propre du terme, le omnes cum
Petro : ainsi, en résidant dans sa
maison — au Centre de Rencontre
Kenthurst —, nous avons contribué à
son travail comme successeur de
Pierre ainsi qu’à son repos.
Continuons à aider le pape en priant
aussi pour ses collaborateurs. [1]

Benoît XVI a très souvent fait
allusion à l’apôtre Paul, et nous
voulons être en parfaite harmonie
avec lui. Nous considérons
maintenant que, depuis qu’il s’est
converti sur le chemin de Damas,
Saul a eu clairement conscience que
sa vocation et sa mission étaient
intimement unies au mystère de la
Croix. Jésus lui-même l’avait
expliqué à Ananie qui craignait
d’aller à sa rencontre pour le
baptiser : Va ! Car cet homme est



l’instrument que j’ai choisi pour
porter mon nom devant les païens, les
rois et les enfants d’Israël. C’est moi
qui lui montrerai tout ce qu’il devra
endurer pour mon nom (Ac 9, 15-16).

La vie de saint Paul a été la parfaite
réalisation de ces paroles du
Seigneur. Correspondant à la grâce,
sans mettre de conditions, son
unique préoccupation était de
connaître et de faire connaître Jésus-
Christ, mettant sous les yeux des
nouveaux chrétiens la personne du
Fils de Dieu fait homme, mort et
ressuscité pour notre salut. Dans
l’épître aux Galates, parlant de cette 
vie dans le Christ à laquelle il aspirait
dès l’instant de sa conversion, il
affirme : Christo confixus sum cruci
(Ga 2, 19), je suis crucifié avec le
Christ. Et précisément, comme
conséquence de cette union intime, il
est parvenu à s’identifier
mystiquement à lui, dans un don
quotidien, total : je vis, mais ce n’est



plus moi qui vis, c’est le Christ qui vit
en moi (Ibid., 20).

Cette union avec le Christ sur la Croix
ne se réduisait pas à un simple «
idéal », à une théorie, dans la vie de
l’Apôtre. Dans l’un des textes
autobiographiques que contiennent
ses lettres, il expose ce qu’a signifié
concrètement, pour lui, ce besoin de
mourir avec le Christ. Cinq fois j’ai
reçu des juifs quarante coups de fouet
moins un ; trois fois j’ai eu les verges ;
une fois j’ai été lapidé ; trois fois j’ai
fait naufrage ; j’ai passé un jour et une
nuit sur l’abîme, souvent en voyage,
exposé aux dangers des fleuves, aux
dangers des brigands, aux dangers
venus de mes congénères, aux dangers
venus des païens, aux dangers dans
les villes, aux dangers dans le désert,
aux dangers sur mer, aux dangers
parmi les faux frères, connaissant la
fatigue et la peine, des veilles répétées,
la faim et la soif, des jeûnes fréquents,
le froid et la nudité. Sans compter le



reste, ce fardeau qui pour moi est
perpétuel, le souci de toutes les
églises. Qui vient à faiblir, que je ne
ressente de la faiblesse ? Qui vient à
chuter, que je ne sois sur le feu ? (2
Cor 11, 24-29).

Voici quelques lignes de la deuxième
épître aux Corinthiens, que l’on ne
peut lire sans émotion et avec
reconnaissance. Car, de plus, Paul
rappelle avec joie ses souffrances
pour le Seigneur, le fait d’être cloué
avec lui sur la Croix : Très volontiers
donc je me glorifierai surtout de mes
faiblesses, afin que la force du Christ
repose sur moi. C’est pourquoi je me
complais dans les faiblesses, dans les
outrages, dans les détresses, dans les
persécutions et les angoisses endurées
pour la cause du Christ : quand je suis
faible, c’est alors que je suis fort (Ibid.,
12, 9-10).

En glosant des paroles similaires de
l’Apôtre, Benoît XVI affirme quePaul



ne vit donc plus pour lui, pour sa
propre justice. Il vit du Christ et
avec le Christ : en se donnant lui-
même, non plus en se cherchant et
en se construisant lui-même. Telle
est la nouvelle justice, la nouvelle
orientation donnée par le
Seigneur, donnée par la foi. Devant
la Croix du Christ, expression
extrême de son don de soi, il n’y a
personne qui puisse s’enorgueillir
lui-même (Benoît XVI, Discours à
l’audience générale du 8 novembre
2006).

À l’époque de saint Paul, et
aujourd’hui encore, de nombreuses
personnes étaient à la recherche de
connaissances ésotériques, de
doctrines sensationnalistes, espérant
y trouver le salut ; cependant,
l’Apôtre les prévient que les desseins
divins ne sont pas ceux-là. Il prêche
le verbum crucis (1 Cor 1, 18), la
parole de la Croix. Et, afin qu’il n’y
ait aucun doute, il nous dit à tous : 



alors que les juifs réclament des
miracles et que les grecs cherchent la
sagesse, nous, nous prêchons un
Christ mis en croix, scandale pour les
juifs, folie pour les païens ; mais pour
ceux qui sont appelés, tant juifs que
grecs, c’est le Christ, puissance de
Dieu et sagesse de Dieu. Car ce qui est
folie de Dieu l’emporte sur la sagesse
des humains, et ce qui est faiblesse
divine sur la force des humains (Ibid.,
22-25).

Ce sont des paroles dont le contenu
et la portée sont toujours actuels et
les méditer, particulièrement en ces
jours, où nous nous préparons à
célébrer, le 14 septembre, la fête de
l’Exaltation de la Sainte Croix, nous
fait beaucoup de bien. Depuis bien
longtemps, cette fête est très
profondément enracinée dans
l’Église, en particulier dans cette
partie de l’Église qu’est l’Opus Dei. Le
fait que nous soyons dans une année
consacrée à saint Paul, qui a tant



écrit au sujet du mystère de la Croix,
nous invite à mieux nous préparer à
cette fête et à la célébrer avec une
grande joie. Comment recherchons-
nous, chaque jour, l’abnégation ?
Avec quelle dévotion regardons-nous
la croix de bois dont la signification
est si grande ? Aimons-nous le
sacrifice ?

Dans la vie de saint Josémaria, le
désir de s’identifier au Christ sur la
Croix était présent dès le 2 octobre
1928. Mais déjà auparavant, alors
qu’il était encore très jeune, le
Seigneur l’avait préparé par des
contradictions petites et grandes,
permises tout au long de ses années
d’enfance et d’adolescence. Ensuite,
après la fondation de l’Opus Dei, il lui
a fait clairement voir que l’Œuvre
devait plonger ses racines dans la
Sainte Croix. Il le lui a manifesté en
diverses occasions et de façons très
variées ; et bien que par moments
saint Josémaria ne comprît pas le



pourquoi de ces souffrances, il est
toujours allé de l’avant, convaincu
qu’il s’agissait de caresses divines. En
1948, parlant de lui-même à la
troisième personne, il se référait
dans une méditation à quelques
souvenirs de ces années-là. Ses
paroles, autobiographiques, nous
éclairent beaucoup quant à sa
réaction face à ces rencontres
répétées avec la Croix de Jésus.

Le Seigneur, forgeant ainsi son âme,
permettait que s’abattent sur sa
personne d’innombrables difficultés. 
Je me souviens de quelqu’un qui se
déplaçait d’un endroit à l’autre
dans les bas quartiers de Madrid,
seul avec ses souffrances. Il
aspirait à accomplir la Volonté de
Dieu, mais se sentait sans forces
pour réaliser la mission qu’il avait
reçue. Il n’avait d’autre solution, il
ne connaissait d’autre remède que
celui de la Croix ; et il buvait le
calice de la souffrance jusqu’à la



lie. Et lorsqu’il s’est décidé à
embrasser la douleur, il a pu
savourer, comme enivré sous
l’effet de la souffrance douce et
amère à la fois, la joie de ces
paroles du psalmiste : et calix tuus
inebrians quam præclarus est ! (cf.
Ps 22, 5, Vg) ; ton calice m’enivre et
comme il me rend heureux !(Saint
Josémaria, Notes prises lors d’une
méditation, 15 décembre 1948).

Nous pouvons nous poser d’autres
questions qui nous aideront à
mesurer comment notre amour de la
Croix se traduit dans des choses
concrètes, dans des œuvres.
Comment accueillons-nous ce qui
nous contrarie : la maladie, les
échecs professionnels, les offenses
injustes, les difficultés dans la vie
sociale ou familiale ? Comment
réagissons-nous face à tout ce qui,
sans que nous le recherchions, nous
arrive de désagréable ? Essayons-
nous de faire face avec vision



surnaturelle ? Après un premier
moment d’incompréhension, ou
peut-être même de rébellion,
sommes-nous rapides pour rectifier
afin de voir en toute chose la Volonté
de Dieu, qui permet tout ceci pour
notre bien ? Quelle bonne occasion
pour répéter, en la savourant, cette
considération de Chemin : Tu le
veux, Seigneur ?… Moi aussi, je le
veux !(Saint Josémaria, Chemin, n°
762).

Il ne s’agit pas d’être insensible face à
la douleur, physique ou morale, mais
plutôt d’élever notre regard au-
dessus des contingences, avec l’aide
de Dieu qui ne nous manquera
jamais. C’est le fait d’essayer de fuir à
tout prix ce qui nous contrarie qui
est mauvais ; plus encore si la cause
de nos contrariétés a son origine
dans la fidélité à la vérité.

Benoît XVI le précisait à l’occasion de
l’inauguration de l’année



paulinienne, en parlant de la mission
de saint Paul. L’appel à devenir le
maître des nations est dans le
même temps et intrinsèquement
un appel à la souffrance dans la
communion avec le Christ, qui
nous a rachetés à travers sa
Passion. Dans un monde où le
mensonge est puissant, la vérité se
paye par la souffrance. Celui qui
veut éviter la souffrance, la garder
loin de lui, garde loin de lui la vie
elle-même et sa grandeur ; il ne
peut pas être un serviteur de la
vérité et donc un serviteur de la
foi. Il n’y a pas d’amour sans
souffrance — sans la souffrance du
renoncement à soi — qui plus est,
sans transformation et
purification du moi pour atteindre
la véritable liberté. Là où il n’y a
rien qui vaille la peine de souffrir,
la vie elle-même perd sa valeur.
L’Eucharistie, le centre de notre
être chrétiens, se fonde sur le
sacrifice de Jésus pour nous, elle



est née de la souffrance de
l’amour, qui a atteint son sommet
dans la Croix. Nous vivons de cet
amour qui se donne. Il nous donne
le courage et la force de souffrir
avec le Christ et pour lui dans ce
monde, en sachant que
précisément ainsi notre vie
devient grande, mûre et véritable.
À la lumière de toutes les lettres de
saint Paul, nous voyons que sur
son chemin de maître des nations
s’est accomplie la prophétie faite à
Ananie à l’heure de l’appel : « Et
moi je lui ferai découvrir tout ce
qu’il lui faudra souffrir pour mon
nom ». Sa souffrance le rend
crédible comme maître de vérité,
qui ne cherche pas son propre
profit, sa propre gloire, la
satisfaction personnelle, mais qui
s’engage pour celui qui nous a
aimés et qui s’est donné lui-même
pour nous tous (Benoît XVI, Homélie
à l’occasion de l’inauguration de
l’année paulinienne, 28 juin 2008).



Au cours des prochaines semaines, la
liturgie nous présente différentes
commémorations mariales : la
Nativité de la Sainte Vierge, le Doux
Nom de Marie, ses douleurs au pied
de la Croix, Notre Dame de la Merci.
Préparons ces dates comme des
invitations à avoir recours à notre
Mère, à apprendre d’elle à suivre de
très près Jésus-Christ, pour nous
identifier ainsi à lui.

Lorsque nous récitons le Salve
Regina, nous disons : Montre-nous
Jésus, le fruit de tes entrailles ! Non
seulement la très Sainte Vierge nous
montre Jésus, mais encore elle nous
conduit vers lui avec une douceur et
une tendresse toutes maternelles. Il y
a deux moments où, de façon
particulière, l’Évangile nous présente
la figure de Marie qui « nous montre
» son Fils. Le premier au début de la
vie de Jésus, lorsqu’elle l’a présenté
aux bergers et aux rois mages, afin
qu’ils l’adorent ; le deuxième, que



nous commémorerons le 15, lors de
la scène, très sainte, du Golgotha.

Par sa présence silencieuse au pied
de la Croix, notre Mère nous invite à
regarder son Fils. Tourner nos yeux
vers le Christ sur la Croix, nous
pousse à nous rendre compte une
fois de plus que Dieu a racheté le
monde non par l’épée, mais par la
Croix. En mourant, disait le pape
dans une homélie,Jésus ouvre les
bras. C’est tout d’abord le geste de
la Passion, avec lequel il se laisse
clouer pour nous, pour nous
donner sa vie. Mais les bras
étendus sont en même temps
l’attitude de l’orant, une position
que le prêtre prend lorsque, dans
la prière, il ouvre les bras : Jésus a
transformé la Passion — sa
souffrance et sa mort — en prière,
et il l’a ainsi transformée en un
acte d’amour envers Dieu et
envers les hommes. C’est pourquoi
les bras ouverts du Crucifié sont,



finalement, aussi un geste
d’étreinte, avec lequel il nous
attire à lui et veut nous embrasser
avec tout son amour. Ainsi, il est
une image du Dieu vivant, il est
Dieu lui-même, nous pouvons nous
confier à lui (Benoît XVI, Homélie au
Sanctuaire de Mariazell, 8 septembre
2007).

Très fréquemment nous avons
entendu saint Josémaria dire, en
accompagnant ses paroles d’un geste
significatif, que le Christ, le
Souverain Prêtre, étend ses bras pour
accueillir tout le monde, chacune et
chacun d’entre nous. Il nous précisait
ainsi que participer à la Croix du
Christ est la manifestation d’un signe
de prédilection divine, même si,
parfois, cela peut paraître difficile à
comprendre. Ne porte pas la croix
en la traînant… Porte-la d’aplomb,
car ta Croix, si tu la portes ainsi,
ne sera plus une Croix
quelconque : ce sera… la Sainte



Croix. Ne te résigne pas à la Croix.
Il y a peu de générosité dans le mot
résignation. Aime la Croix.
Lorsque tu l’aimeras vraiment, ta
Croix sera… une Croix sans Croix.
Et, comme lui, tu trouveras
sûrement Marie sur le chemin
(Saint Josémaria, Saint Rosaire, IV
mystère douloureux ).

Du 12 au 15 septembre, Benoît XVI
effectuera un voyage en France à
l’occasion du 150ème anniversaire
des apparitions mariales de Lourdes.
Accompagnons-le spirituellement
durant son voyage et profitons-en
pour prier avec insistance pour tous
ceux qui souffrent dans leur corps et
dans leur âme, afin que le Seigneur
les soulage. Ayons recours à
l’intercession de la Sainte Vierge, 
Salus infirmorum, Consolatrix
afflictorum ; prions-la aussi pour
qu’elle leur fasse comprendre que
ces souffrances, unies à celles du
Christ sur la Croix, deviennent très



efficaces pour le bien de l’Église et
pour le salut des âmes.

15 septembre ! Et nos pensées se
tournent spontanément aussi vers le
très cher don Alvaro, qui a pris, avec
sa paix et sa sérénité habituelles, le
saint poids de l’Œuvre sur ses
épaules : puissions-nous, toi et moi,
répondre avec la même générosité.

Je ne peux m’étendre plus
longuement, pour vous parler du
voyage que nous avons réalisé en
Orient. J’ai beaucoup pensé à saint
Josémaria, au très cher don Alvaro,
ainsi qu’à toutes et à tous. Quelle
moisson merveilleuse nous attend !
En Inde, à Hong Kong, à Macao, en
Australie, en Nouvelle-Zélande, aux
Philippines, à Singapour et en
Malaisie, on voit déjà la récolte ; et si
nous nous mettons tous au travail,
comme nous arriverons loin !

Avec toute mon affection, je vous
bénis



Votre Père,

+ Xavier

Solingen, 1er septembre 2008

[1] Benoît XVI a résidé trois jours au
Centre de Rencontre Kenthurst, un
centre de l’Opus Dei en Australie, au
début des Journées Mondiales de la
Jeunesse, pour se reposer du décalage
horaire, et terminer de préparer les
discours qu’il devait prononcer
quelques jours plus tard.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
septembre-2008/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-septembre-2008/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-septembre-2008/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-septembre-2008/

	Lettre du prélat (septembre 2008)

