opusdei.org

Lettre du Prélat
(mars 2011)

La vie de chaque jour nous
offre de nombreuses occasions
de montrer a Dieu que nous
I'aimons. Le Caréme est un
moment privilégié pour mettre
encore plus d'efforts dans ces
manifestations d'affection.

09/03/2011

Mes chers enfants : que Jésus vous
garde !

« Rien n’est plus agréable ni plus
cher a Dieu que le retour des



hommes a lui dans un repentir
véritable. » [1] Paroles toujours
actuelles, mais tout spécialement
durant les semaines qui s’annoncent,
puisque le caréme commence dans
huit jours. Au cours de la liturgie du
mercredi des Cendres, reprenant des
mots de saint Paul, I’Eglise nous
exhorte avec une tendre insistance :
Ne laissez pas sans effet la grdce recue
de Dieu. Car il est dit dans PEcriture :
« Aumoment favorable je t’ai exaucé,
au jour du salut je suis venu a ton
secours. » Or c’est maintenant le
moment favorable, c’est maintenant le
jour du salut. [2]

Dans une vision chrétienne de la vie,
explique le saint-pére, chaque
moment est favorable et chaque
jour est un jour de salut : mais la
liturgie de I’Eglise applique de
facon toute particuliere ces
paroles au temps du caréme [3] .
Les semaines que nous nous
apprétons a parcourir sont



spécialement propices pour nous
approcher davantage du Seigneur,
attirés par sa grace. Demandons a
I’Esprit Saint de nous faire découvrir
le sérieux de cet appel, afin que ces
jours ne passent pas sur notre ame,
comme I’écrivait saint Josémaria,
comme passe Ueau sur les pierres,
sans laisser de trace [4] . Disons au
Seigneur : Je me laisserai imprégner,
transformer ; je me convertirai, je me
tournerai de nouveau vers le Seigneur
en Paimant comme il désire étre aimé.

[5]

Il ne s’agit pas seulement de la
conversion d’un pécheur qui décide
de s’ouvrir a la grace en passant de la
mort spirituelle a la Vie avec un
grand V. Cest également par des
changements quotidiens qu’une
chrétienne ou un chrétien s’approche
davantage de Dieu, participe plus
intensément a la vie du Christ a
travers les sacrements, cultive
I’esprit de priére, se met



concretement et efficacement au
service du bien spirituel et matériel
des autres. La conversion — dit
Benoit XVI — c’est aller a contre-
courant, le « courant » étant le
style de vie superficiel, incohérent
et illusoire qui souvent nous
entraine, nous domine et nous
rend esclaves du mal, ou tout au
moins prisonniers de la médiocrité
morale. Avec la conversion, au
contraire, nous visons le haut
degré de la vie chrétienne, nous
adhérons a ’Evangile vivant et
personnel, qui est le Christ Jésus.

[6]

Le Seigneur nous a donné, dans
l’Eglise, de nombreux chemins, de
nombreuses manieres de favoriser
les conversions personnelles
successives qui sont si nécessaires a
I’existence chrétienne. Rappelons-
nous, avec des mots de saint
Josémaria, que ces changements
spirituels doivent s’effectuer avec



persévérance, et méme souvent au
cours d’'une méme journee :
Recommencer ? Oui ! Chaque fois que
tu fais un acte de contrition — et nous
devrons en faire beaucoup chaque
jour — tu recommences, parce que tu
offres a Dieu un amour nouveau. [7]
Est-ce que nous pensons
fréquemment que Dieu nous attend
en cet instant ? Est-ce que nous nous
arrétons pour demander : Que veux-
tu de moi, Seigneur ? Sommes-nous
animés du désir de nous approcher
de plus en plus de Jésus-Christ ?

Je voudrais vous parler maintenant
d’un moyen bien spécifique de nous
réorienter vers ’amitié avec la Tres
Sainte Trinité : les retraites
spirituelles, traditionnellement plus
fréquentes durant le caréme. Ce n’est
certes pas le seul moment ou elles
sont proposées, mais la liturgie de ce
temps de caréme, avec son appel
insistant a changer de vie, est pour
beaucoup de chrétiens une invitation



a profiter de cette époque pour faire
une retraite. On peut d’ailleurs en
dire autant des récollections
mensuelles, qui occupent une place
importante parmi les moyens de
formation spirituelle que la prélature
propose a des milliers de gens dans
le monde entier.

Saint Josémaria faisait observer que
cette pratique spirituelle est
commune dans I’Eglise depuis les
premiers siécles : chaque fois que
quelqu’un cherchait a se préparer
pour une mission, ou se sentait tout
simplement poussé a répondre plus
généreusement aux appels de la
grace, il tachait d’intensifier sa
relation avec le Seigneur. Des
retraites, les premiers chrétiens en
faisaient déja. Apres I’Ascension du
Christ au ciel, nous voyons les apotres
et un nombreux groupe de fidéles
réunis au Cénacle, en compagnie de la
tres Sainte Vierge, dans Uattente de
Peffusion du Paraclet que Jésus leur



avait promis. C’est la que UEsprit
Saint les trouve perseverantes
unanimiter in oratione * (Ac 1, 14),
plongés dans la priére. Ainsi se
comporteérent aussi ces ames qui, aux
premiers temps du christianisme, se
donnaient a Dieu dans leur propre
maison, sans s’écarter de la vie des
autres ; et les anachorétes qui
partaient au désert, pour s’y livrer a
la contemplation de Dieu... et au
travail ! [...] Tous les chrétiens qui se
sont occupés sérieusement de leur
ame ont fait retraite d’une maniere ou
d’une autre. Car il s’agit la d’une
pratique chrétienne. [8]

Deés les premieres années de I'CEuvre,
notre fondateur accordait une
grande importance a ces moments
consacreés exclusivement a la priéere
et a ’examen. IIs sont tres
nécessaires pour maintenir la vie
intérieure vibrante. Qu’allons-nous
faire, toi et moi, pendant ces jours de
retraite ? — se demandait-il un jour.



Et il répondait : Fréquenter
intensément le Seigneur, le chercher,
comme Pierre, pour nouer avec lui
une conversation intime. Note que je
dis bien : conversation. Dialogue a
deux, face a face, sans se cacher dans
Panonymat. Nous avons besoin de
cette priére personnelle, de cette
intimité, de cette relation directe avec
Dieu notre Seigneur. [9]

Au commencement de son pontificat,
le pape Benoit XVI recommandait de
nouveau la retraite spirituelle,
particulierement celle qui se fait
dans un silence complet [10] . Et il
insiste encore dans le message
traditionnel de caréme de cette
année, en commentant l’Evangile du
deuxieme dimanche, celui de la
Transfiguration : Ces paroles nous
invitent a quitter la rumeur du
quotidien pour nous immerger dans
la présence de Dieu. Il veut nous
transmettre chaque jour une Parole
qui nous péneétre au plus profond de



I’esprit, ou elle discerne le bien et le
mal (cf. Hé 4, 12) et affermit notre
volonté de suivre le Seigneur. [11]

Pour tirer parti de ces moyens de
formation et de transformation ,
comme notre Pere les définissait, il
faut recueillir les sens et les
puissances. Sans cet effort, il est tres
difficile, pour ne pas dire impossible,
de découvrir les lumiéres que le
Paraclet allume dans ’ame et
d’écouter sa voix, qui nous suggere
des points de lutte déterminés pour
suivre de pres Jésus-Christ et
marcher a son pas.

C’est pourquoi, mes filles et mes fils,
je vous recommande de ne pas
négliger cette dimension du silence
lors des récollections mensuelles et
des retraites. Il faut savoir ’adapter
aux circonstances particuliéres de
ceux qui participent a ces moyens de
formation, selon qu’il s’agit de
personnes déja familiarisées avec les



choses de l’esprit, ou qui effectuent
leurs premiers pas dans la vie
chrétienne. Comme I’administrateur
fidele et avisé dont parle ’'Evangile, il
faut savoir donner, en temps voulu, la
part appropriée [12] .

Aussi convient-il, en fonction du
développement des diverses activités
apostoliques et des personnes quiy
participent, d’organiser ces jours de
retraite en tenant compte, avec sens
surnaturel, de la situation des
assistants — méme si cela implique
de multiplier les activités. Pour la
meéme raison, et comme nous l'a
toujours dit notre fondateur, on
assure les récollections, les cercles,
etc., méme si les assistants sont
moins nombreux que prévus
initialement : méme s’il n’y a qu’une
personne.

En définitive, comme nous le lisons
dans Sillon , les jours de retraite
doivent étre un temps de



recueillement pour connaitre Dieu,
pour te connaitre et ainsi progresser.
Un temps nécessaire pour découvrir
en quoi et comment il faut changer :
que dois-je faire ? que dois-je éviter ?
[13] Ces jours-1a, nous dit également
saint Josémaria, ton examen doit étre
plus profond et plus étendu que celui
de chaque soir. — Sinon tu perdras
une grande occasion de rectifier. [14]

Le saint-pere le souligne dans son
message : la liturgie du caréme
fournit une abondante matiéere pour
la méditation. La scene des
tentations de Jésus-Christ au désert,
lue le premier dimanche, nous
rappelle que la foi chrétienne
implique, a ’exemple du Christ et
en union avec lui, une lutte «
contre les Puissances de ce monde
de ténébres » (Ep 6, 12) ou le
démon est a I’ceuvre et ne cesse,
méme de nos jours, de tenter tout
homme qui veut s’approcher du
Seigneur [15] . Aussi pouvons-nous



nous demander si nous nous
préparons a ce combat, en recourant
avec confiance aux moyens
surnaturels. Saint Josémaria nous
proposait de suivre une tactique tres
surnaturelle : Tu fais la guerre —
celle des luttes quotidiennes de ta vie
intérieure — sur des positions que tu
as portées bien au-dela des remparts
de ta forteresse. Et c’est justement la
que l’ennemi attaque : sur ta petite
mortification, sur ta priéere habituelle,
sur lordre dans ton travail, sur ton
plan de vie. Il lui est difficile d’arriver
jusqu’aux tours de la citadelle,
vulnérables a assaut. — Et s’il y
parvient, c’est a bout de forces. [16]

Le dimanche d’apreés, nous
entendrons la voix du Pére céleste
qui nous dit en désignant le Christ :
Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui
j’ai mis tout mon amour ; écoutez-le !
[17] Nous devons nous efforcer de
découvrir, dans nos moments
d’oraison personnelle, ce que le



Seigneur dit a chacun d’entre nous,
pour le mettre en pratique. Et de voir
aussi comment nous nous appuyons
sur la grace qui nous vient des
sacrements, ainsi que des conseils
recus dans la direction spirituelle
personnelle.

Quand vient le troisieme dimanche
du caréme, le 27 mars, la liturgie
nous présente la demande de Jésus
a la Samaritaine, « Donne-moi a
boire » (Jn 4, 7), qui [...] exprime la
passion de Dieu pour tout homme
et veut susciter en notre cceur le
désir du don de « I’eau jaillissant
en vie éternelle » (v. 14) [18] .
Ecoutons volontiers cet appel a nous
souvenir que, comme disciples du
Christ, nous devons porter partout sa
lumiére et sa grace ; surtout en
aidant nos parents et nos amis a se
réconcilier avec Dieu par le
sacrement de la pénitence ; et aussi
en les invitant a participer a une



récollection ou a une retraite
spirituelle ces jours-ci.

Nous nous approchons de la
solennité de la Saint Joseph, patron
de ’Eglise et de I’(Euvre. Préparons-
nous a renouveler, le 19 mars, avec
joie et reconnaissance, notre
engagement d’amour envers le
Seigneur dans ’(Euvre. Et
demandons aussi avec confiance au
saint patriarche d’obtenir de Dieu la
grace nécessaire pour que beaucoup
d’hommes et de femmes, de tous ages
et conditions, se décident a suivre
Jésus-Christ dans 1’Opus Dei.

En outre, nous féterons ce jour-la
I’anniversaire de ’exécution
solennelle de la bulle Ut sit, par
laquelle le trées cher Jean Paul II
érigeait 'Opus Dei en prélature
personnelle, déterminant la
coopération organique de prétres et
de laics pour mener a bien
I'inspiration que le Seigneur mit dans



I’ame de saint Josémaria le 2 octobre
1928. Nous avons l’obligation d’étre
tres fideles, pleinement conscients de
ce que I’Esprit Saint a voulu cette
figure juridique au concile Vatican II,
ouvrant ainsi la voie a des besoins
pastoraux de I'Fglise.

Le 28 mars verra un nouvel
anniversaire de ’ordination
sacerdotale de notre Peére.
Remercions beaucoup la Trés Sainte
Trinité, car chacun de nous est
vraiment le fils de la réponse de
notre fondateur a recevoir le
sacerdoce du Christ. Sans son
acceptation généreuse, totale, du
vouloir divin, il n’y aurait pas d’Opus
Dei dans I’Eglise. La fondation de
I’Euvre s’éleve comme une réponse
a la question que notre Pére se posait
pendant ses années de séminaire a
Saragosse, et qui fonde la raison la
plus profonde de sa détermination a
s’engager sur ce chemin et a le



poursuivre : Pourquoti suis-je devenu
prétre ?

Prions, par son intercession, pour
que s’accroisse dans tous les pays le
nombre des vocations sacerdotales :
des hommes fideéles, épris de Dieu,
qui se consacrent avec joie au service
des ames, en pleine fidélité au pape
et en union trés étroite avec leur
évéque diocésain. Et pour que ne
manquent pas non plus dans 'CEuvre
les prétres nécessaires pour
s’occuper des activités apostoliques
que le Seigneur nous demande. En
méme temps, insistons aupres de la
Tres Sainte Trinité pour que tous les
catholiques, hommes et femmes,
nourrissent ’ame sacerdotale que le
Ciel a donnée a chacun.

Ne cessez pas de prier pour le pape et
pour ses collaborateurs, en
particulier pendant la premiere
semaine du caréme, durant laquelle
sont préchés les exercices spirituels



pour la curie romaine. Nous en
profiterons nous aussi pour faire
notre retraite annuelle. J’espére
ardemment que vous
m’accompagnerez spirituellement
durant ces jours-la. Je n’hésite pas a
vous dire que j’invoque chaque jour
le Seigneur pour qu’aucun de nous
ne gaspille le torrent de graces que le
Seigneur nous accorde par ce moyen.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Pere
+ Xavier
Rome, le 1er mars 2011

[1] Saint Maxime le Confesseur,
Lettre 11 (PG 91, 454).

[2] Missel Romain, mercredi des
Cendres, deuxieme lecture (2 Co 6, 1-
2).



[3] Benoit XVI, Discours a I’audience
générale, 17 février 2010.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , no 59.

[5] Ibid. [6] Benoit XVI, Discours a
I’audience générale, 17 février 2010.

[7] Saint Josémaria, Forge , no 384.

* « D’un seul ceeur, persévérant dans
la priére. »

[8] Saint Josémaria, Notes d’une
meéditation, 25 février 1963.

[9] Ibid. [10] Benoit XVI, Discours a
un groupe d’évéques en visite ad
limina , 26 novembre 2005.

[11] Benoit XVI, Message pour le
caréme 2011 , 4 novembre 2010, no 2.

[12] Lc 12, 42.

[13] Saint Josémaria, Sillon, no 177.



[14] Saint Josémaria, Chemin , no 245.

[15] Benoit XVI, Message pour le
caréme 2011 , 4 novembre 2010, no 2.

[16] Saint Josémaria, Chemin , no 307.
[17] Mt 17, 5.

[18] Benoit XVI, Message pour le
caréme 2011 , 4 novembre 2010, no 2.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
mars-2011/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-mars-2011/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-mars-2011/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-mars-2011/

	Lettre du Prélat (mars 2011)

