
opusdei.org

Lettre du Prélat
(juin 2010)

Les célébrations liturgiques du
mois de juin servent de fil
conducteur à la lettre pastorale
écrite par le Prélat de l'Opus Dei
ce mois-ci.

09/06/2010

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

Le Sacrifice eucharistique auquel le
Christ nous convoque chaque jour
nous introduit au cœur du mystère
pascal. Chaque fois que nous



célébrons ou que nous assistons à la
sainte Messe, nous participons à
l’acte suprême d’amour que le Christ
a réalisé sur la Croix, et auquel il a
ordonné toute sa vie. Mais il y a des
moments et des circonstances où
l’adoration et l’action de grâces, la
réparation et la supplique que nous
élevons vers Dieu par le Christ
prennent un relief particulier.

Il faut ajouter à cette joie et à cette
gratitude envers Dieu pour un don si
grand — nous devons les actualiser
chaque jour —les célébrations
liturgiques des solennités de ces
jours-ci. Elles sont pour nous
l’occasion d’une communion intime
avec différents aspects du mystère
du Christ et elles nous en
communiquent en même temps les
grâces spécifiques.

Les Actes des Apôtres rapportent que
dans l’Église primitive, l’Esprit Saint
s’est manifesté lors de la Pentecôte



sous la forme d’un vent impétueux et
de langues de feu qui se posaient sur
les têtes des apôtres, les remplissant
de ses dons et leur obtenant la paix
que le Maître lui-même leur avait
promise : je vous laisse ma paix, je
vous donne ma paix [1] . Par ces
signes de la venue de l’Esprit Saint, le
Seigneur nous fait connaître les
effets de l’action du Paraclet dans les
âmes qui s’ouvrent docilement à sa
grâce.

Dans le vent impétueux qui est
décrit, nous découvrons la force
divine capable de faire plier les
obstacles les plus impressionnants,
ainsi que l’air frais qui dissipe les
nuages toxiques qui très souvent
empoisonnent l'atmosphère. Ce
symbole, explique Benoît XVI, fait
penser au contraire à quel point il
est précieux de respirer un air
propre : l'air physique, avec les
poumons, et l'air spirituel, avec le
cœur, l'air sain de l'esprit qui est



l'amour [2] . Les langues de feu nous
parlent de l’Amour enflammé avec
lequel il veut faire brûler le cœur des
hommes. Cette flamme est
descendue sur les disciples réunis,
elle s'est allumée en eux et leur a
donné la nouvelle ardeur de Dieu.
Ainsi se réalise ce qu'avait prédit
le Seigneur Jésus : "Je suis venu
jeter un feu sur la terre, et comme
je voudrais que déjà il fût allumé" (
Lc 12, 49). Les apôtres, avec les
fidèles des diverses communautés,
ont apporté cette flamme divine
jusqu'aux extrémités de la terre ;
ils ont ainsi ouvert une route pour
l'humanité, une route lumineuse,
et ils ont collaboré avec Dieu qui,
par son feu, veut renouveler la
face de la terre [3] .

Remercions la Sainte Vierge de sa
constante intercession pour nous
rendre plus sensibles aux
inspirations de l’Esprit Saint, comme
elle l’a fait pour les apôtres réunis



autour d’elle au Cénacle. Je pense
particulièrement aux biens qu’elle
nous a obtenus durant le mois de
mai, où nous avons essayé de
l’honorer avec une véritable piété
filiale, et je pense concrètement à
l’intimité qu’elle nous a invitée à
avoir avec Jésus.

Dimanche dernier, fête de la Très
Sainte Trinité, a signifié une nouvelle
invitation du Ciel à orienter nos
pensées et nos cœurs vers la source
des vraies joies : le Père, le Fils et le
Saint Esprit, Dieu unique qui remplit
l’univers, qui habite par la grâce
dans nos cœurs et désire nous
admettre à la communion définitive
avec lui dans la gloire du ciel.
Comment avons-nous récité le 
Trisagium Angelicum dans les jours
qui précédaient cette fête ? Nous
sommes-nous fait l’écho des anges
qui louent éternellement la Très
Sainte Trinité ? Et, la fête passée,
entretenons-nous le désir de



fréquenter chacune des personnes
divines, en les distinguant sans les
séparer ?

Je voudrais vous rapporter une
anecdote. Dans l’oratoire du Père, au
Collège Romain de la Sainte Croix,
sur le fronton du baldaquin en
marbre ont été gravées les paroles
BENEDICTA SIT SANCTA TRINITAS
ATQUE INDIVISA UNITAS. Saint
Josémaria se rendit très souvent dans
cet oratoire, qui était alors en
travaux. Chaque fois qu'il y allait, il
demandait : qu'y a-t-il d'écrit. C'était
pour nous inciter à prier. Il ne voyait
déjà plus bien, mais il connaissait
parfaitement le texte de l'inscription.
Puisse toute notre vie être une
louange au Dieu Un et Trine.

Nous nous préparons maintenant
aux solennités de la Fête-Dieu et du
Sacré-Cœur, qui sont unies dans le
temps et qui commémorent, en
même temps, deux manifestations de



l’immense complaisance de Dieu
pour les hommes. L’amour se révèle
à nous dans l’Incarnation, dans le
cheminement rédempteur de Jésus-
Christ sur cette terre, jusqu’au
sacrifice suprême de la Croix. Et
sur cette Croix, il se manifeste par
un signe nouveau : l’un des
soldats, de sa lance, lui perça le
côté et aussitôt il sortit du sang et
de l’eau ( Jn 19, 34). Sang et eau de
Jésus — prêchait notre Père — qui
signifient pour nous le don poussé
jusqu’à l’extrême, jusqu’au
consummatum est ( Jn 19, 30), tout
est consommé, par amour [4] .

C’est précisément le 11 juin, en la
solennité du Sacré-Cœur, que se
termine l’ Année sacerdotale .
Continuons à prier et à faire prier
pour les vocations sacerdotales, pour
la sainteté des prêtres et pour tout le
peuple chrétien. Je demande au
Seigneur que cette clameur que nous
avons essayé de faire grandir tout au



long des derniers mois, ne s’éteigne
jamais dans nos âmes. Je prie aussi
pour faire taire ceux qui attaquent
cette grande merveille qu’est le
sacerdoce.

Il y a quelques jours, j’ai fait un
pèlerinage à Turin pour prier devant
le Saint Suaire, exposé à la
vénération des fidèles. Il est très
impressionnant de penser à toute la
souffrance que nous avons coûtée au
Seigneur. Comme l’a dit Jean Paul II,
« le Saint Suaire est le miroir de
l’Évangile . En effet, si l’on pense à ce
tissu sacré, on ne peut omettre de
considérer que l’image reproduite
sur ce tissu possède une relation si
profonde avec tout ce que rapportent
les évangiles sur la passion et la mort
de Jésus, et tout homme sensible est
intérieurement impressionné et ému
lorsqu’il contemple cela » [5] .

Je suis allé vénérer le Linceul en la
compagnie de toutes et de tous,



comme je le fais toujours lors de mes
voyages, pour demander au Seigneur
d’enflammer nos cœurs du feu de
l’Esprit Saint. Comme le commentait
Benoît XVI il y a quelques semaines,
à son retour de la capitale du
Piémont, ce linceul saint peut
nourrir et alimenter la foi et
renforcer la piété chrétienne, car il
pousse à aller vers le Visage du
Christ, vers le Corps du Christ
crucifié et ressuscité, à contempler
le Mystère pascal, centre du
message chrétien [6] .

Voir Dieu, contempler le visage de
Jésus-Christ, être éternellement
heureux dans la vision de la gloire
divine, voilà le désir le plus profond
de toutes les créatures humaines,
même si des millions de personnes
ne sont pas conscientes de cette
aspiration qu'elles portent en elles.
Le zèle de notre Père pour
contempler la face du Seigneur me
revient en mémoire. Il commentait



que ce désir est raisonnable. Ceux
qui s’aiment tâchent de se voir. Les
amoureux n’ont d’yeux que pour
leur amour. N’est-il pas logique
qu’il en soit ainsi ? Le cœur
humain ressent impérieusement
ces besoins. Je mentirais si je niais
à quel point me porte le désir de
contempler le visage de Jésus-
Christ. Vultum tuum Domine
requiram ( Ps . 26, 8), je chercherai
ton visage, Seigneur. J’aime fermer
les yeux — ajoutait-il, surtout dans
les dernières années de sa vie — et
penser que le moment viendra,
quand Dieu voudra, où je pourrai
le voir, non pas comme dans un
miroir, d’une manière obscure...
mais face à face (1 Co 13, 12). Oui,
mes enfants, mon âme a soif de
Dieu, du Dieu vivant ; quand irai-je
contempler la face de Dieu ? ( Ps 
41, 3) [7] .

Faisons croître en nous cette
aspiration, en cherchant Jésus-Christ



dans le tabernacle, où il se trouve
réellement présent, et dans notre
âme en état de grâce. Efforçons-nous
de le découvrir aussi chez les autres
membres de l’Église, son Corps
mystique, particulièrement chez les
plus faibles : chez les malades, les
pauvres, chez ceux qui sont
persécutés à cause de leurs
convictions religieuses, chez ceux qui
subissent toute sorte d’injustices
dans tant d’endroits du monde.
Personne ne peut nous être
indifférent. Nous sommes tous
appelés à être membres du Corps du
Christ, qui est ressuscité et qui
continue à agir dans l’histoire ; 
membres vivants […], chacun
selon notre propre fonction, c'est-
à-dire avec le devoir que le
Seigneur a voulu nous confier [8] ,
nous avons été incorporés à lui par le
baptême.

C’est dans la profondeur admirable
de ce sacrement du baptême que



notre être chrétien trouve ses
racines. L'appel à la sainteté et à
l’apostolat nous amène à prendre
conscience du fait que nous sommes
médiateurs dans le Christ Jésus pour
le salut du monde. Comme elles nous
paraissent claires ces paroles de saint
Josémaria : Est apôtre le chrétien
qui se sent greffé sur le Christ,
identifié au Christ par le Baptême ;
habilité à lutter pour Lui par la
Confirmation ; appelé à servir
Dieu en travaillant dans le monde
par le sacerdoce commun des
fidèles, qui confère une certaine
participation au sacerdoce du
Christ. Cette participation, tout en
étant essentiellement distincte de
celle qui constitue le sacerdoce
ministériel, donne la capacité de
prendre part au culte de l'Église, et
d'aider les hommes dans leur
route vers Dieu, par le témoignage
de la parole et de l'exemple, par la
prière et par l'expiation [9] .



Savourons ces considérations alors
que s’achève l’Année sacerdotale , et
tirons-en des conséquences pour
nous-mêmes. Une autre confidence
de saint Josémaria, tirée de Forge
peut nous y aider : Le Christ Jésus,
le Bon Semeur, serre chacun de ses
enfants comme du blé dans sa
main blessée. Qu’il nous inonde de
son Sang, qu'il nous purifie, qu'il
nous lave, qu'il nous transporte !...
et qu'ensuite, il nous lance
généreusement dans le monde, un
par un : car le blé ne se sème pas
par sacs, mais grain par grain
[10] .

En premier lieu, le Seigneur nous
inonde de son Sang grâce aux
sacrements, et ainsi il nous purifie,
il nous lave, il nous enivre ! Il nous
conduit à la sainteté, mais seulement
si nous le voulons, si nous laissons
agir le Paraclet qui est l’Artisan de
notre identification à Jésus.



Cherchons le contact avec la très
Sainte Humanité du Seigneur dans la
pénitence et dans l’Eucharistie.
Assimilons ses enseignements, non
seulement en lisant la Sainte
Écriture, avec le désir d’acquérir et
d’améliorer notre formation
doctrinale, mais encore en
maintenant un dialogue sincère avec
lui dans la prière. Demandons-lui
instamment de faire pénétrer sa
parole jusqu’au plus profond de
notre pauvre moi, de faire en sorte
qu'elle imprègne nos affections et
nos désirs. Et nous devons désirer
qu'il nous conduise pour suivre ses
traces, apprendre de ses vertus, afin
de nous identifier chaque jour
davantage à sa façon de sentir, de
comprendre et d’aimer.

Une fois que l’Esprit Saint a réalisé
ces opérations en nous, ou mieux en
même temps, le Seigneur nous lance
dans le monde , comme le semeur
lance les grains de blé à la volée dans



le sillon, pour qu’ils portent du fruit.
Nous devenons ainsi un trait d’union
entre Dieu et les hommes grâce à
notre âme sacerdotale . Les ministres
sacrés ont reçu en plus, dans le
sacrement de l’ordre, le sacerdoce
ministériel qui les rend capables
d’agir in persona Christi Capitis , pour
que le Christ, Tête de l'Église, soit
présent dans les célébrations
liturgiques.

Dans l’Opus Dei, le Seigneur nous a
adressé un appel spécifique, à
l’intérieur de la vocation chrétienne
commune, qui nous pousse à le
servir avec l’esprit que saint
Josémaria a incarné depuis 1928. Sur
la base du caractère baptismal, la
grâce spécifique de l’appel à l’Œuvre
nous pousse à aider le Christ à
obtenir le salut des âmes, en toutes
circonstances, sans pour autant nous
croire meilleurs que les autres. Jésus-
Christ est l’unique médiateur entre
Dieu et les hommes [11] , mais il



désire que nous collaborions avec lui
à cette tâche.

La première chose à faire est de nous
unir pieusement au Sacrifice du
Christ dans la messe. Notre vie
entière, par ce lien à l’Eucharistie,
devient un acte d’adoration, d’action
de grâces et de réparation : elle se
transforme en un don total de notre
personne et de notre manière d'agir
comme instruments de Jésus-Christ
dans le monde. En convertissant
ainsi notre journée en une Messe ,
comme disait notre Père, nous
sommes véritablement des âmes
d’Eucharistie : des hommes et des
femmes qui s’efforcent de reproduire
dans toute leur conduite celle du
divin maître.

Dès lors, nous devenons aptes à aider
toutes les personnes à recevoir les
fruits de la Rédemption ; nous
devenons comme les instruments
dont se sert le Christ pour enseigner



aux autres sa doctrine, pour les
approcher de la source de la grâce
que sont les sacrements et pour les
conduire sur les chemins de la vie
éternelle, en établissant ces mêmes
étapes pour notre propre
cheminement quotidien. Sous la
conduite de l’Esprit Saint, nous
accompagnerons véritablement les
pas du Seigneur, et cette aspiration
de saint Josémaria se réalisera en
nous : Donner sa vie pour les
autres. C'est la seule façon que
nous ayons de vivre la vie de Jésus-
Christ et de ne faire qu'un avec Lui
[12] .

Un nouvel anniversaire du départ de
notre Père pour la maison du ciel
approche. Ayons recours avec foi à
son intercession au cours des
semaines qui nous séparent encore
du 26 juin, afin que, suivant
fidèlement son exemple et ses
enseignements, nous sachions nous



aussi conformer nos vies à la vie du
Christ, ne faire qu’un avec lui.

La veille, nous nous souviendrons de
l’ordination des trois premiers
prêtres de l’Œuvre, qui ont si
nettement montré ce qu'est la
fidélité. Ils n'ont jamais cessé d'être
au diapason avec Dieu, et c’est la
raison pour laquelle ils ont su être
parfaitement dociles à ce que notre
Père leur demandait pour réaliser
fidèlement l’Opus Dei au service de
l’Église. On disait d’eux, en parlant
de notre fondateur : il les a ordonnés
et maintenant il les « tue » au travail.
Suivons l’exemple de chacun d'entre
eux, prêtres et laïcs, pour apprendre
à ne jamais répondre « ça suffit » aux
exigences de notre âme sacerdotale.

Demeurez très unis à ma prière et à
mes intentions. Je m’appuie tout
particulièrement sur les malades – il
y en a toujours dans l’Œuvre – et sur
ceux qui souffrent pour une raison



ou une autre. S’ils unissent leurs
souffrances à la Croix du Christ,
offrant avec joie leurs peines et leurs
douleurs, ils peuvent devenir, même
s’ils sont fragiles, des colonnes
solides qui soutiendront tous les
autres.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier.

[1] Jn 14, 27.

[2] BENOÎT XVI, Homélie pour la
solennité de la Pentecôte, 31 mai
2009.

[3] BENOÎT XVI, Homélie pour la
solennité de la Pentecôte, 23 mai
2010.

[4] SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe , n° 162.



[5] JEAN PAUL II, Discours à Turin, 24
mai 1998.

[6] BENOÎT XVI, Discours à l’audience
générale, 5 mai 2010.

[7] SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d’une méditation, 25
décembre 1973.

[8] BENOÎT XVI, Discours à l’audience
générale, 5 mai 2010.

[9] SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe , n° 120.

[10] SAINT JOSÉMARIA, Forge , n°
894.

[11] Cf. 1 Tm 2, 5.

[12] SAINT JOSÉMARIA, Chemin de
Croix , XIV station.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
juin-2010/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-juin-2010/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-juin-2010/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-juin-2010/

	Lettre du Prélat (juin 2010)

