
opusdei.org

Lettre du Prélat
(juillet 2013)

"Vous rendez-vous compte de la
beauté de notre foi
catholique ?" nous demande le
Prélat de l'Opus Dei dans sa
lettre mensuelle. Ce mois-ci, il
aborde, entre autre, la réalité
de la Sainte Eglise.

27/07/2013

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Voici deux jours, nous avons célébré
la solennité des saints apôtres Pierre



et Paul, colonnes de la foi, qui ont
versé leur sang pour le Christ à
Rome. Pierre a établi son siège dans
cette ville et y a vu sa vie terrestre
couronnée par le martyre. C’est ainsi
que l’Église de Rome est devenue la 
Mère et la tête de toutes les églises de
la Ville et du Monde. Rendons grâce à
Dieu pour ce dessein par lequel il a
voulu enraciner les chrétiens dans la
doctrine révélée et garantir l’unité de
façon visible. Apprenons à donner
notre vie, en sachant mourir chaque
jour à nous-mêmes.

Dieu a préparé la fondation de
l’Église tout au long de l’histoire du
salut. Dans l’Ancien Testament,
d’abord, en choisissant Israël pour
être son peuple à lui ; puis dans la
plénitude des temps, quand il a
envoyé son Fils très aimé qui, par son
Incarnation, sa prédication, ses
miracles et l’appel des disciples, en a
appelé les Douze à poursuivre sa
mission rédemptrice. « Mais l’Église



est née principalement du don total
du Christ pour notre salut, anticipé
dans l’institution de l’Eucharistie et
réalisé sur la Croix. » [1] Ensuite, «
une fois accomplie l’œuvre que le
Père avait donné à faire au Fils sur la
terre (cf. Jn 17, 4), l’Esprit Saint fut
envoyé le jour de la Pentecôte, afin
de sanctifier l’Église en permanence
» [2]. Comme saint Josémaria le
recommandait, émerveillons-nous en
présence de ces deux mystères et
demandons au Ciel une grande foi.

L’Église dépend entièrement du
Verbe incarné, qu’elle rend présent
dans le monde jusqu’à la fin des
temps. Elle est gouvernée par l’Esprit
Saint, qui habite en elle comme dans
son temple. Soyons reconnaissants et
pleins d’admiration pour ce lien
profond de l’Église avec la Très
Sainte Trinité : elle est et nous
sommes le Peuple saint de Dieu, le
Corps mystique de Jésus-Christ, la
demeure du Paraclet. Il est donc



normal qu’après avoir professé notre
foi en Jésus-Christ et en la divinité de
l’Esprit Saint, nous proclamions dans
le Credo le mystère de l’Église, dont
nous devenons membres par le
baptême et dans laquelle, en tant que
sacrement universel de salut, se
réalise l’œuvre de notre
sanctification.

Je crois en l’Église, une, sainte,
catholique et apostolique. [3] Cette
profession de foi, qui énumère les
quatre caractéristiques qui qualifient
intrinsèquement l’Église et, en même
temps, la manifestent de façon
visible, est le signe distinctif de la
doctrine catholique. Voilà les
propriétés essentielles de l’Église, qui
découlent de sa nature, telle que le
Christ l’a voulue. Et parce qu’elles
sont essentielles, ces propriétés sont
aussi des marques qui la distinguent
de tout autre genre de réunion
humaine, même si l’on y entend aussi
prononcer le nom du Christ. [4]



Croyons donc fermement au caractère
surnaturel de l’Église : proclamons-le,
si besoin est, parce que nombreux sont
ceux qui de nos jours […] ont oublié
ces vérités essentielles et prétendent
donner une image de l’Église qui n’est
pas sainte, qui n’est pas une, qui ne
saurait être apostolique parce qu’elle
ne s’appuie pas sur le roc de Pierre,
qui n’est pas catholique parce qu’elle
est sillonnée de particularismes
illégitimes, de caprices humains. [5]

Ces considérations claires et fortes de
saint Josémaria sont très actuelles, et
il en sera toujours ainsi. Le pape
François s’en plaignait récemment : «
Aujourd’hui encore, certains disent :
“Le Christ, oui, l’Église, non.” Comme
ceux qui disent : “Je crois en Dieu,
mais pas dans les prêtres.” Mais c’est
précisément l’Église qui nous donne
le Christ et qui nous conduit à Dieu ;
l’Église est la grande famille des
enfants de Dieu. Certes, elle a aussi
des aspects humains ; dans ceux qui



la composent, pasteurs et fidèles, il y
a des défauts, des imperfections, des
péchés ; […] mais ce qui est beau,
c’est que quand nous nous rendons
compte que nous sommes pécheurs,
nous trouvons la miséricorde de
Dieu, qui pardonne toujours. » [6] Et
il nous accorde son pardon par
l’intermédiaire de l’Église, qui est la
dépositaire de la Parole salvatrice et
des sacrements qui nous sanctifient.

Nous les catholiques, nous trouvons
dans la sainte Église notre foi, nos
règles de conduite, notre prière, le
sens de la fraternité, la communion
avec tous nos frères déjà disparus et
qui se purifient dans le purgatoire —
l’Église souffrante — ou avec ceux qui
jouissent déjà de la vision béatifique
— l’Église triomphante — et aiment
éternellement le Dieu trois fois saint.
C’est l’Église qui demeure ici et qui, en
même temps, transcende l’histoire.
L’Église qui est née sous la protection
de sainte Marie et qui continue, sur la



terre et au ciel, à la louer comme
Mère. [7]

Saint Josémaria a, jour après jour,
aimé l’Église à la folie, et nous a
appris à faire de même. Dès la
fondation de l’Opus Dei, il a
clairement vu que pour rendre toute
la gloire à Dieu, pour mettre le Christ
au sommet des activités humaines, il
suffisait de suivre le chemin indiqué
par le désir d’aller Omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam ! Nous devons
parvenir tous ensemble à Jésus par
Marie, dans une unité d’intentions et
de désirs avec le Pontife romain,
vicaire du Christ sur la terre. Dans 
Chemin, saint Josémaria avait écrit à
l’intention de tous les catholiques : «
Et unam, sanctam, catholicam et
apostolicam Ecclesiam !… » — Je
m’explique ta lenteur quand tu pries,
pour mieux savourer : Je crois à
l’Église une, sainte, catholique et
apostolique… [8]



L’Église est une, car elle est « un
peuple réuni dans l’unité du Père et
du Fils et du Saint-Esprit » [9]. Cette
unité est donnée par le triple lien de
la foi, du culte — spécialement de
l’Eucharistie — et de la communion
hiérarchique. En même temps, elle
est catholique, universelle, ouverte à
tous les peuples, à toutes les races, à
toutes les cultures. L’abondante
variété des rites liturgiques, des
traditions théologiques et
spirituelles, des règlements
particuliers, non seulement ne porte
pas le moins du monde atteinte à
cette unité, mais la manifeste. C’est
pourquoi, « reconnaissant aussi
l’existence, en dehors de l’organisme
de l’Église du Christ, de nombreux
éléments de vérité et de
sanctification qui lui appartiennent
en propre et tendent à l’unité
catholique (cf. Lumen gentium, n° 8),
et croyant à l’action du Saint-Esprit
qui suscite au cœur des disciples du
Christ l’amour de cette unité (cf. 



Lumen gentium, n° 15) » [10], il faut
affirmer que le salut se communique
aux hommes par l’Église. « Nous
croyons que l’Église est nécessaire au
salut, car le Christ, qui est seul
médiateur et voie de salut, se rend
présent pour nous dans son Corps
qui est l’Église (cf. Lumen gentium, n°
14). Mais le dessein divin du salut
embrasse tous les hommes. » [11]

Vous rendez-vous compte de la
beauté de notre foi catholique ?
Comme notre fondateur le disait, elle
apporte une solution à toutes les
aspirations du cœur humain, en
enseignant que la sainte Volonté de
Dieu est que tous les hommes soient
sauvés et parviennent à la
connaissance de la vérité [12]. Pour
cela, elle offre à ses fidèles les
moyens de salut ; et c’est aussi
pourquoi le désir d’annoncer la
connaissance et l’amour du Christ à
tout le monde est une caractéristique
intrinsèque de la vocation



chrétienne. Rien ne peut nous
dispenser de ressentir cette
responsabilité, et nous devons nous
demander : En quoi m’affecte-t-elle ?
Dans quelle mesure est-ce que je la
demande pour l’humanité entière ?

Il est certain que « ceux qui, sans
faute de leur part, ignorent l’Évangile
du Christ et son Église, tout en
cherchant Dieu d’un cœur sincère et
qui, sous l’influence de la grâce,
s’efforcent d’accomplir dans leurs
actes sa volonté, qu’ils connaissent
par les injonctions de leur
conscience, ceux-là aussi peuvent
obtenir le salut éternel » [13].
Néanmoins le Seigneur veut pouvoir
compter sur nous pour
l’évangélisation : chacun doit
s’efforcer chaque jour dans son
milieu de faire connaître ce message
de salut et de collaborer à l’œuvre
rédemptrice. Car, comme saint
Josémaria le souligne, nous ne
devons pas oublier que la conscience



peut se déformer de façon coupable,
s’endurcir dans le péché et résister à
l’action salvatrice de Dieu. D’où la
nécessité de prêcher la doctrine du
Christ, les vérités de foi et les normes
morales ; d’où aussi le besoin des
sacrements, établis par Jésus-Christ
comme causes instrumentales de sa
grâce et remèdes aux misères qui
découlent de notre condition de
nature déchue. [14]

« Ainsi, l’Église unit prière et travail
pour que le monde entier dans tout
son être soit transformé en Peuple de
Dieu, en Corps du Seigneur et temple
du Saint-Esprit, et que soient rendus
dans le Christ, chef de tous, au
Créateur et Père de l’univers, tout
honneur et toute gloire. » [15]

Nous vivons à une époque où le
besoin d’édifier l’Église se fait plus
pressant. Ne nous décourageons pas,
ne laissons pas la moindre place au
pessimisme, face au climat de



relativisme et d’indifférence, plus
encore de rejet de Dieu, qui s’étend
comme une tache d’huile en tant
d’endroits. Nous qui voulons prendre
notre foi au sérieux, nous devons
éprouver la joie de multiplier nos
efforts pour approcher les âmes de
Dieu, de l’Église. Ne pensez pas qu’il
s’agisse d’un travail de titans : nous
n’avons à faire que ce qui est en
notre pouvoir, bien décidés à
orienter complètement notre
existence vers Dieu. Le Paraclet agit
toujours dans les cœurs, suscitant en
chacun, peut-être au moment le plus
inattendu, une soif ardente
d’éternité, de vie surnaturelle. Et
nous, chacune et chacun d’entre
nous, nous devons être disponibles
pour seconder ses motions. « Être
Église, être Peuple de Dieu, selon le
grand dessein d’amour du Père, cela
signifie être le ferment de Dieu dans
notre humanité, cela signifie
annoncer et apporter le salut de Dieu
dans notre monde, qui est souvent



égaré, qui a besoin d’avoir des
réponses qui encouragent, qui
donnent de l’espérance, qui donnent
une nouvelle vigueur sur le chemin.
» [16]

J’insiste : soyons pleinement
confiants, ne donnons aucune prise
au découragement. Il y a à notre
époque d’innombrables occasions
merveilleuses d’apprendre à faire le
bien et de le propager. Nous avons
chaque jour l’occasion de témoigner
notre affection envers le Seigneur en
parlant de lui à ceux que nous
rencontrons sur notre chemin.
Redoublons de confiance en lui. «
Dieu est plus fort ! », s’exclame le
Saint-Père. « Et savez-vous pourquoi
il est plus fort ? Parce qu’Il est le
Seigneur, l’unique Seigneur. Et je
voudrais ajouter que la réalité
parfois sombre, marquée par le mal,
peut changer si, les premiers, nous
apportons la lumière de l’Évangile en
particulier à travers notre vie. Si



dans un stade […], au cours d’une
nuit obscure, une personne allume
une lumière, on la perçoit à peine,
mais si les plus de soixante-dix mille
spectateurs allument chacun leur
lumière, le stade s’illumine. Faisons
en sorte que notre vie soit une
lumière du Christ ; nous apporterons
ensemble la lumière de l’Évangile à
la création tout entière. » [17]

Faisons écho à ces paroles du
Souverain pontife, en tâchant que
chaque jour dans notre travail, dans
notre vie familiale, dans nos
relations sociales, dans nos activités
sportives, à tout moment, brille la
lumière de ceux qui suivent Jésus-
Christ, alimentée par la prière et la
réception fréquente des sacrements
de la confession et de l’Eucharistie.

À l’occasion de la fête de saint
Josémaria, beaucoup de prières, et
spécialement la prière par
excellence, le saint Sacrifice de la



messe, se sont élevées vers le Ciel
depuis les endroits les plus divers du
monde. Soyez bien certains que,
comme le très cher don Alvaro le
répétait, ces prières réalisent des 
aller-retour : le Seigneur nous les
rend pour qu’elles produisent du
fruit en nous et chez nos amis.

Je me rendrai au Brésil dans les
prochaines semaines, pour
accompagner le Saint-Père à la
Journée mondiale de la jeunesse, qui
aura lieu à Rio de Janeiro à la fin du
mois de juillet. Puis, si Dieu le veut,
j’ai l’intention de passer rapidement
par le Chili, l’Uruguay et l’Argentine,
pour répéter de vive voix à mes
enfants, et à tous ceux qui
bénéficient du travail apostolique de
la Prélature, que l’Église attend
beaucoup de tous ; que le pape
François, tout comme les Souverains
pontifes qui l’ont précédé, s’appuie
sur tous et sur chacun pour répandre
le message du Christ dans le monde



entier. C’est ce qu’il m’a dit dans
l’audience qu’il m’a accordée, le 10
juin dernier. Continuez de prier pour
sa personne et ses intentions. Comme
en d’autres occasions, je compte sur
vous tous pour que le Seigneur
accorde des fruits spirituels
abondants aux journées du Brésil et
aux autres endroits où je compte me
rendre ensuite. Toutes ces
circonstances nous invitent à nous
unir plus sérieusement au successeur
de Pierre : nous devons
l’accompagner comme des fils, bien
unis à sa personne et au service qu’il
rend à l’Église et aux âmes.

Le 7 juillet marque l’anniversaire du
jour où don Alvaro a demandé
l’admission dans l’Opus Dei. Je confie
à son intercession la fidélité de tous à
notre vocation chrétienne. Puis, le
16, nous célébrerons la fête de Notre
Dame du Mont Carmel. Ayons
recours à elle pour que, par sa
médiation maternelle, elle nous



obtienne de grands désirs de sainteté
et d’apostolat.

Cette lettre est datée de Saragosse, où
je suis venu à l’invitation de
l’archevêque pour bénir les statues
de saint Josémaria et du bienheureux
Jean Paul II qui seront installées dans
une église de la ville. De là je me
rendrai à Pampelune, où je resterai
quelques jours avant de partir pour
l’Amérique latine. Continuez de prier
à mes intentions.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Saragosse, le 1er juillet 2013.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 766.



[2] Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 4.

[3] Missel Romain, Symbole de
Nicée–Constantinople.

[4] Saint Josémaria, Homélie Loyauté
envers l’Église, 4 juin 1972.

[5] Saint Josémaria, Homélie La fin
surnaturelle de l’Église, 28 mai 1972.

[6] Pape François, Discours lors d’une
audience générale, 29 mai 2013.

[7] Saint Josémaria, Homélie La fin
surnaturelle de l’Église, 28 mai 1972.

[8] Saint Josémaria, Chemin, n° 517.

[9] Saint Cyprien, L’oraison
dominicale 23 (PL 4, 553).

[10] Paul VI, Symbole de la foi (Credo
du Peuple de Dieu), 30 juin 1968, n°
22.

[11] Ibid., n° 23.



[12] 1 Tm 2, 4.

[13] Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 16.

[14] Saint Josémaria, Homélie La fin
surnaturelle de l’Église, 28 mai 1972.
Cf. Saint Thomas d’Aquin, S. Th. q.
62, a. 1 et q. 61, a. 2.

[15] Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 17.

[16] Pape François, Discours lors
d’une audience générale, 12 juin
2013.

[17] Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
juillet-2013-2/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-juillet-2013-2/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-juillet-2013-2/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-juillet-2013-2/

	Lettre du Prélat (juillet 2013)

