
opusdei.org

Lettre du Prélat
(janvier 2016)

Sainte Marie, Mère de Dieu,
Mère de l'Eglise, Mère de
Miséricorde... Le Prélat de
l'Opus Dei décline ces titres
dans sa première lettre de 2016
pour nous aider à entrer dans
le Jubilé de la Miséricorde
proclamé par l'Eglise.

06/01/2016

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !



Nous nous remplissons de joie en
lisant dans l’antienne d’ouverture de
la messe d’aujourd’hui : Salve, sancta
Parens… ; Salut, ô sainte Mère, toi qui
as enfanté un roi qui gouverne le ciel
et la terre pour les siècles des
siècles[1]. Quelle joie de confesser
notre foi en la Maternité divine de
Marie. Sa Maternité est la source des
autres privilèges dont la Trinité a
parée Notre-Dame. Dieu l’a créée
immaculée et l’a comblée de grâces
pour que son corps virginal soit en
quelque sorte prédisposé à
engendrer en sa chair le Fils de
Dieu[2]. Quelle merveille ! Nous
pouvons vraiment dire à la Mère de
Dieu et notre Mère : Dieu seul est au-
dessus de vous ![3]

C’est à Éphèse, en 431, que fut
proclamé le dogme de « Marie, Mère
de Dieu ». L’histoire nous a conservé
des témoignages de l’allégresse des
chrétiens face à ces décisions claires,
nettes, qui réaffirmaient ce qu’ils



croyaient tous[4] rappelle saint
Josémaria dans l’une de ses
homélies. Il y reprend des paroles de
saint Cyrille d’Alexandrie, lequel
avait joué un grand rôle dans cette
assemblée œcuménique : « Le peuple
tout entier de la ville d’Éphèse, des
premières heures du matin jusqu’à la
nuit, demeura anxieux dans l’attente
de la résolution... Quand il sut que
l’auteur des blasphèmes avait été
déposé, nous commençâmes tous à
l’unisson à glorifier Dieu et à
acclamer le Synode, parce que
l’ennemi de la foi était tombé. À
peine sortis de l’église, nous fûmes
accompagnés avec des torches
jusqu’à nos demeures. C’était de
nuit : toute la ville était joyeuse et
illuminée »[5]. Puis saint Josémaria
poursuit : voilà ce qu’écrit saint
Cyrille et je ne puis nier que, même à
seize siècles de distance, cette réaction
de piété m’impressionne
profondément[6].



Je me souviens encore de ce jour où
nous sommes allés à Lorette en 1971.
Nous n’avons pas pu entrer dans la
maison de l’Annonciation qui était
fermée, mais saint Josémaria s’est
mis à genoux, agrippé aux barreaux
de la grille, tandis qu’il disait : Mère,
ma Mère et notre Mère ! Il a
manifesté là son amour, et celui de
ses filles et de ses fils de tous les
temps. Nous avions un peu mal au
cœur en arrivant à la basilique, à
cause de la route, pleine de virages,
mais cela ne fut nullement un
obstacle pour sa prière et sa
reconnaissance envers la Mère du
Ciel.

Mère de Dieu ! s’exclamaient aussi
les chrétiens d’Éphèse, débordant de
joie à la proclamation de cette vérité.
Et aujourd’hui nous confessons la
même chose. Salve, sancta Parens…,
Salut, sainte Mère de Dieu !... La
première prière mariale qui nous
soit parvenue est une demande



adressée à la Vierge par les chrétiens
d’Égypte, au IIIe siècle. Ils
l’invoquaient comme Mère de Dieu : 
Sub tuum præsidium confugimus,
Sancta Dei Genitrix… Nous avons
recours à votre protection, sainte
Mère de Dieu. Ne rejetez pas les
prières que nous vous adressons
dans nos besoins, mais délivrez-nous
toujours de tous les dangers, ô Vierge
glorieuse et bénie[7]. Saint Josémaria
la récitait tous les jours, certain du
Refuge qu’offraient les bras de Sainte
Marie.

Veuille Dieu notre Seigneur que cette
même foi brûle en nos cœurs et que
s’élève de nos lèvres un chant d’action
de grâces : parce que la Très Sainte
Trinité, en ayant choisi Marie pour
Mère du Christ, Homme comme nous,
a placé chacun d’entre nous sous sa
protection maternelle. Elle est Mère
de Dieu et notre Mère[8].



Dans la première lecture de la Messe,
la liturgie consigne la formule par
laquelle Dieu lui-même demande à
Moïse de bénir le peuple de
l’ancienne Alliance : Que le Seigneur
te bénisse et te garde ! Que le Seigneur
fasse briller sur toi son visage, qu’il te
prenne en grâce ! Que le Seigneur
tourne vers toi son visage, qu’il
t’apporte la paix[9]. Cette bénédiction
s’est pleinement réalisée en Notre
Dame. Le Pape en parle dans une
homélie : aucune créature n’a vu
briller sur elle le visage de Dieu
comme Marie, qui a donné un
visage humain au Verbe éternel, de
sorte que tous puissent le
contempler[10]. Ces mots nous
aident à mettre en perspective la
nouvelle année, quelques semaines
après le début du Jubilé. Ils
constituent une invitation à
parcourir les prochains mois sous la
sainte protection de Notre Dame, 
Mater misericordiæ, comme nous le
disons dans le Salve. Nous voyons



dans la Vierge la créature qui a le
plus abondamment expérimenté la
miséricorde divine, car elle a
accueilli en son sein le Fils unique de
Dieu. C’est elle qui a le mieux
répondu à cette profusion d’amour : 
voici la servante du Seigneur ; que
tout m’advienne selon ta parole[11].

Cette réponse, ancilla Domini,
manifeste la complète disponibilité
de Notre Dame, son abandon humble
et docile à la Parole de Dieu, pour se
mettre au service de la rédemption.
En vertu de sa maternité virginale
elle a ressenti constamment le poids
de l’humanité, en considérant ce que
l’ange Gabriel lui disait de la part de
Dieu : voici que tu vas concevoir et
enfanter un fils ; tu lui donneras le
nom de Jésus. Il sera grand, il sera
appelé Fils du Très-Haut ; le Seigneur
Dieu lui donnera le trône de David son
père ; il régnera pour toujours sur la
maison de Jacob, et son règne n’aura
pas de fin[12].



Elle a ressenti non seulement le poids
de l’humanité mais aussi celui de
l’Église. Mater Ecclesiæ ! Elle est
Mère du Corps mystique du Christ,
qui est l’Église. Grâce à sa prière,
l’Église naissante réalisa de manière
visible son unité substantielle, autour
de Pierre et des autres apôtres, dans
l’attente de la venue de l’Esprit-
Saint[13]. Par sa médiation
maternelle, Marie a pris soin et
continue de prendre soin de l’Épouse
du Christ, ainsi que de chacun de ses
membres. Membres du Christ !
Prions davantage pour que croisse
l’unité, spécialement avec le
successeur de Pierre et les
successeurs des autres apôtres.

La dévotion mariale est le meilleur
chemin pour découvrir le visage
miséricordieux de Dieu notre Père,
qui resplendit dans le Verbe incarné.
Il est important d’ouvrir notre cœur
à la miséricorde divine. Cela est
nécessaire en tout temps, notamment



de nos jours. À notre époque de
profonds changements, l’Église est
appelée à offrir sa contribution
particulière, en rendant visibles
les signes de la présence et de la
proximité de Dieu. Et le jubilé est
un temps favorable pour nous
tous, car en contemplant la Divine
miséricorde, qui franchit toute
limite humaine et qui resplendit
sur l’obscurité du péché, nous
pouvons devenir des témoins plus
convaincus et efficaces[14].

En début d’année, les gens dressent
souvent un bilan de l’année écoulée,
et, à la lumière de cet examen, ils se
fixent des objectifs pour celle à venir.
En élevant au plan surnaturel cette
façon de faire, il paraît évident qu’il
faut aborder les douze prochains
mois avec le désir saint et urgent de
renouveler nos efforts
d’identification à Jésus-Christ. Le
meilleur moyen consiste à aller vers
notre Mère : C’est toujours par



Marie que l’on va et que l’on «
revient » à Jésus[15]. Marie nous
conduit toujours vers son Fils,
comme elle l’a fait avec les serviteurs
des noces de Cana, à qui elle
indique : Tout ce qu’il vous dira,
faites-le[16]. En même temps, la
contemplation du visage de Jésus
dans l’Évangile nous pousse à nous
exclamer avec la spontanéité et
l’admiration de cette femme dont
parle l’Évangile : Heureuse la mère
qui t’a porté en elle, et dont les seins
t’ont nourri[17]!

On compare souvent la nouvelle
année à un livre aux pages blanches,
que chacun devra remplir au fil du
temps. Le 1er janvier 1980 le
bienheureux Alvaro del Portillo
disait : « Remercions Dieu de ses
innombrables bienfaits et
présentons-lui notre contrition.
Prenons de bonnes résolutions et
luttons pour les accomplir.



Poursuivons l’expansion de l’Œuvre
de tous côtés[18] ! »

Je vous propose cet objectif pour
l’année qui commence. Don Alvaro
suggérait de « remplir les pages de ce
livre, que l’on ouvre aujourd’hui,
avec la fraicheur et la délicatesse que
l’on mettait au Moyen-Âge pour
orner d’enluminures les parchemins,
qui sont merveilleux, avec une
calligraphie parfaite, sans ratures. Et
puisqu’il y aura des taches – à cause
de notre nature déchue et de nos
misères –, ayons le courage de les
reconnaître et de les enlever. Et
comment ? Étant humble, et en ayant
recours au sacrement de la Pénitence
»[19].

Chercher le remède à nos fautes est
un réflexe d’amour. Nous devons
pour cela profiter du moyen
nécessaire, voire indispensable,
qu’est l’examen de conscience.
Comme l’écrivait saint Josémaria, à



propos des examens de conscience, si
le premier homme ne le pratiquait pas
déjà, le premier chrétien l’a inventé :
probet autem seípsum homo (1 Co11,
28), que l’homme s’examine, disait
l’Apôtre aux Corinthiens. Même les
païens honnêtes ont fait cet examen
intérieur. N’importe quelle marchande
de marrons chauds qui vend sa
pauvre marchandise près du Tibre,
fait le compte de ce qu’elle a gagné en
fin de journée, de ce que les marrons
lui ont coûté, et du temps qu’elle a
passé à les vendre (…) : ce bilan,
toutes les créatures l’ont toujours
pratiqué, dès lors qu’elles ont du
discernement ou un intérêt pour les
choses de Dieu ou les choses de la
terre[20].

Je vous suggère, moi aussi, de ne pas
négliger cette connaissance
quotidienne de l’âme à la lumière de
Dieu. Comme l’affirmait saint
Josémaria, quelques minutes
suffisent, avant de se coucher, mais



avec constance, jour après jour.
Naturellement, à certaines occasions
– avant de recevoir le sacrement de
Pénitence, ou un jour de récollection,
ou lors d’un anniversaire marquant –
il sera bon de faire un examen plus
attentif. Dans tous les cas, il convient
d’invoquer l’Esprit-Saint, pour qu’Il
nous accorde sa lumière, et de
conclure par un acte de douleur et
par une résolution pour le
lendemain. Nous corrigerons ainsi
notre conduite, et nos actes de
contrition effaceront les taches que
nous avons pu faire sur le livre de
notre vie.

En ces jours de fête, puis tout au long
de l’année, « il est important que
nous rentrions en nous-mêmes, et
que nous fassions sincèrement une
révision de vie. Laissons-nous
éclairer par un rayon de la lumière
qui vient de Bethléem, la lumière de
celui qui est “le plus Grand” et qui



s’est fait petit, “le plus Fort”, et qui
s’est fait faible »[21].

Demandons à Dieu que beaucoup
d’âmes profitent de l’indulgence
jubilaire de cette Année de la
miséricorde, après avoir reçu le
pardon de Dieu dans la Confession. Il
y a quel-ques semaines, le Pape s’est
à nouveau référé à ce sacrement. Un
signe important du jubilé – disait-il
– est égalementla Confession.
S’approcher du sacrement avec
lequel nous sommes réconciliés
avec Dieu équivaut à faire
l’expérience directe de sa
miséricorde[22].

Ne manquez pas de prier pour mes
intentions : l’Église, le Pape et ses
collaborateurs, la paix du monde,
toutes les âmes. Et recourrons pour
cela à l’intercession de la Mère de
Dieu. Demandons-lui que la douceur
de son regard nous accompagne en
cette Année Sainte, afin que tous



puissent redécouvrir la joie de la
tendresse de Dieu[23]. Qu’elle fasse
germer dans les âmes, les familles et
les nations, la semence de l’amour
miséricordieux que son Fils Jésus
répand par le monde entier.
Souvenons-nous que, pour garder la
présence de Dieu pendant la journée,
saint Josémaria répétait chaque jour
avec une piété renouvelée, pendant
de longues périodes, cette
invocation : Mère, ma Mère !

Je vous bénis avec toute mon
affection et vous souhaite une année
2016 féconde en œuvres d’amour de
Dieu et d’apostolat.

Votre Père

+ Xavier

Rome, le 1er janvier 2016

Copyright © Prælatura Sanctae
Crucis et Operis Dei



[1] Missel Romain, Solennité de
Sainte Marie, Mère de Dieu, Antienne
d’ouverture.

[2] Cf. Saint Thomas d’Aquin, 
Commentaire de l’Évangile de saint
Jean, Ch. 1, lect. 10.

[3] Saint Josémaria, Chemin, n° 496.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
275.

[5] Saint Cyrille d’Alexandrie, Lettres,
24 (PG 77, 138).

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
275.

[7] Prière Sub tuum præsídium.

[8] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
275.



[9] Missel Romain, Solennité de
Sainte Marie, Mère de Dieu, Première
lecture (Nb 6, 24-26).

[10] Pape François, Homélie en la
Solennité de Marie, Mère de Dieu, 1er

janvier 2015.

[11] Lc 1, 38.

[12] Ibid., 31-33.

[13] Cf. Ac 1, 14 ; 2, 1-4.

[14] Pape François, Discours de
l’audience générale du 9 décembre
2015.

[15] Saint Josémaria, Chemin, n° 495.

[16] Jn 2, 5.

[17] Lc 11, 27.

[18] Bienheureux Alvaro del Portillo,
Notes prises au cours d’une réunion
de famille, 1er janvier 1980.



[19] Ibid.

[20] Saint Josémaria, Lettre, 29
septembre 1957, n° 71.

[21] Benoît XVI, Allocution lors de
l’Angélus du 4 décembre 2011.

[22] Pape François, Discours de
l’audience générale du 16 décembre
2015.

[23] Pape François, Bulle 
Misericordiae Vultus, 11 avril 2015,
n° 24.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
janvier-2016/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-janvier-2016/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-janvier-2016/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-janvier-2016/

	Lettre du Prélat (janvier 2016)

