
opusdei.org

Lettre du Prélat
(février 2012)

L'unité est le fruit de la Charité,
et l'Eglise y aspire de toutes ses
forces. Le Prélat de l'Opus Dei
nous suggère quelques idées
pour la vivre au quotidien.

07/02/2012

Mes chers enfants, que Jésus vous
garde !

C’est une joie pour moi de vous faire
savoir que le saint-père m’a reçu en
audience il y a deux jours, le 30
janvier. Comme les autres fois, je me



suis rendu à cette rencontre entouré
de votre prière. Me faisant
l’interprète du désir des fidèles et des
coopérateurs de la Prélature d’être
des chrétiens fidèles à Dieu, j’ai
assuré le saint-père, une fois de plus,
de la prière constante de tous pour sa
personne et pour ses intentions. Le
pape s’est montré, comme toujours,
plein d’affection : il a remercié pour
le service que l’Œuvre rend à l’Église
et m’a chargé de transmettre sa
bénédiction à tous les fidèles, ainsi
qu’aux activités apostoliques dans le
monde entier.

Sachons toujours seconder les
enseignements de son magistère,
avec le souci d’apporter toute notre
aide à notre Sainte Mère l’Église.
Donnons une réalité quotidienne au
Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam : en aimant beaucoup le
souverain pontife, et en nous
associant à la préparation de l’ Année
de la foi qu’il proclamera dans



quelques mois. Que ce soit pour nous
l’occasion de grandir dans cette vertu
et de toucher beaucoup de monde.

La semaine dernière, la fête de la
Conversion de saint Paul concluait la
Semaine de prière pour l’unité des
chrétiens. Rendons grâces à Dieu
pour les progrès qui s’accomplissent
peu à peu dans cette direction, sous
la conduite de l’Esprit Saint.
Demandons au Paraclet que sa grâce
se manifeste avec toujours plus
d’efficacité : qu’elle remue le cœur de
ceux qui s’honorent du nom de
chrétiens, afin que s’accomplisse le
désir de Jésus lors de la Dernière
Cène : « Ut omnes unum sint, sicut tu,
Pater, in me et ego in te ! » [1] Que
tous soient un, comme Toi, Père, en
Moi et Moi en Toi.

Dans l’Œuvre, nous récitons chaque
jour cette oraison pro unitate
apostolatus . Saint Josémaria l’avait
prescrit dès les commencements de



l’Opus Dei. Au fil des ans, il n’avait de
cesse d’insister sur l’importance de
cette prière, qu’il nous pressait de 
réciter parce que nous la vivons .
Notre Père désirait ardemment que
la supplication pour l’unité de tous
ceux qui croient au Christ — plus
encore, pour celle de tous les
hommes — soit épaulée par l’effort
pour la réaliser, avant tout, dans
notre propre vie.

Nos frères dans la foi, les premiers
chrétiens, nous ont légué un
enseignement clair : Ils se montraient
assidus à l’enseignement des apôtres,
fidèles à la communion fraternelle, à
la fraction du pain et aux prières. [2]
Nous nous sommes très souvent
arrêtés sur ce résumé de l’histoire de
l’Église primitive, un texte auquel
notre Père avait fréquemment
recours, au point d’avoir voulu qu’il
soit gravé sur la frise d’un des
premiers oratoires de l’Œuvre. Il fit
de même dans celui du Pensionato , à



Rome, quand il demanda de peindre
ces mots sur le mur. Il affirmait
toujours que l’esprit de l’Opus Dei est
l’esprit de la chrétienté primitive [3] .
Et il nous invitait à essayer de nous
conduire en tout instant avec la
même cohérence que ceux qui ont
ouvert le chemin de l’Église.

Parlant des caractéristiques qui «
définissent la première communauté
de Jérusalem, en tant que lieu d’unité
et d’amour » [4] , le pape Benoît XVI
soulignait que saint Luc ne se limite
pas à décrire une situation
appartenant au passé, mais « nous
offre ce modèle comme une norme
de l’Église présente, parce que ces
quatre caractéristiques doivent
toujours constituer la vie de l’Église »
[5] . En effet, la fidélité à la doctrine
des apôtres ; l’union des âmes et des
cœurs ; la célébration de la Sainte
Eucharistie et l’assiduité dans la
prière constituent les piliers de la vie
chrétienne authentique, nécessaires



pour que l’Église remplisse
pleinement sa mission dans le
monde.

Dans ce contexte de la prière pour
l’unité, je voudrais insister plus
particulièrement sur la charité qui
unissait ces femmes et ces hommes.
Comme saint Luc le rapporte
également, la multitude des croyants
n’avait qu’un cœur et une âme [6] .

L’union des chrétiens est un don de
l’Esprit Saint, que nous devons
implorer par une prière assidue.
Mais cette prière doit être imprégnée
par la charité. Soyons bien
convaincus, comme l’affirme le saint-
père, que « notre recherche de l’unité
peut être menée de manière réaliste
si le changement se produit d’abord
en nous et si nous laissons Dieu agir,
si nous nous laissons transformer à
l’image du Christ, si nous entrons
dans la vie nouvelle dans le Christ
qui est la véritable victoire. L’unité



visible de tous les chrétiens est
toujours une œuvre qui vient d’en
haut, de Dieu, une œuvre qui
requiert l’humilité de reconnaître
notre faiblesse et d’accueillir le don
[…]. L’unité qui vient de Dieu exige
donc notre engagement quotidien à
nous ouvrir les uns aux autres dans
la charité. » [7]

Saint Augustin prêchait que «
l’orgueil engendre la division, tandis
que la charité est la mère de l’unité » 
[8] . Chacun de nous doit être
conscient de porter en lui le risque
de la dissolution, car nous avons tous
tendance à exalter notre petite
personne, qui se dresse comme le
plus grand ennemi de l’unité. Il est
impossible, par conséquent, d’être un
bon instrument si l’on pense
égoïstement à soi-même, si l’on se
laisse dominer par l’orgueil, si l’on ne
cherche pas à se débarrasser de ses
mesquineries personnelles. À
l’inverse, la charité sincère , non



feinte, comme saint Paul la
recommande [9] , resserre le lien qui
maintient et assure la fraternité de
personnes très différentes les unes
des autres, sans porter atteinte à la
diversité légitime des idées et des
choix temporels. C’est pourquoi la
prière sincère pour l’unité des
chrétiens doit s’accompagner de
l’exercice concret de l’humilité et de
la charité. Parvenir à cette unité et
faire en sorte qu’elle se maintienne —
expliquait notre fondateur — est une
tâche difficile, tissée d’actes
d’humilité, de renoncements, de
silences, de l’art d’écouter et de
comprendre, de s’intéresser
noblement au bien du prochain,
d’excuser chaque fois qu’il le faut : de
l’art d’aimer vraiment, avec des
œuvres. [10]

Chez un chrétien, les rapports avec
ceux qu’il rencontre sur son chemin
ne se limitent jamais à la simple
courtoisie ou à la bonne éducation,



mais permettent la manifestation de
l’Amour avec un grand A, que Dieu
Lui-même déverse dans notre cœur.
C’est pourquoi la charité, l’amour, ne
reste pas au plan des sentiments,
même si ceux-ci jouent un rôle
important dans notre conduite, car
nous ne sommes pas de purs esprits
mais des hommes ou des femmes de
chair et de sang. Néanmoins, nous
avons tous besoin de purifier nos
sentiments : sans quoi ce qui a pu
commencer comme un amour
altruiste risque de se transformer en
fruit de l’égoïsme, en recherche de
son propre avantage ou de la pure
satisfaction personnelle.

Benoît XVI explique, dans
l’encyclique Deus caritas est , que «
les sentiments vont et viennent. Le
sentiment peut être une merveilleuse
étincelle initiale, mais il n’est pas la
totalité de l’amour. » [11] Il faut le
purifier, le faire mûrir par
l’abnégation. C’est alors seulement



que le sentiment « devient amour au
sens plénier du mot » [12] .

Nous n’avons pas d’autre modèle que
Jésus-Christ. C’est pourquoi la charité
chrétienne consiste à aimer comme Il
nous a aimés : jusqu’au don complet
de son être au Père, par amour et
pour notre salut. Il nous l’a léguée en
testament lors de la Dernière Cène : «
Je vous donne un commandement
nouveau : Aimez-vous les uns les
autres. Oui, comme je vous ai aimés,
vous aussi, aimez-vous les uns les
autres. À ceci tous vous reconnaîtront
pour mes disciples : à cet amour que
vous aurez les uns pour les autres. »
[13] Ce commandement nouveau a si
bien pris corps dans ces
communautés chrétiennes primitives
que les païens s’exclamaient
stupéfaits : « Voyez comme ils
s’aiment ! » [14]

La véritable charité chrétienne,
participation de celle qui déborde du



Cœur du Verbe incarné, porte avec
elle le sacrifice. Elle ne cherche pas
l’affirmation de soi, mais le bien des
autres. Elle prend la forme d’une
tâche toujours inachevée : celle
d’apprendre à aimer, à l’école de
notre Seigneur, de la très Sainte
Vierge et des saints qui ont le plus
aimé Dieu et leur prochain.
Éprouvons donc notre responsabilité
de commencer et de recommencer
chaque jour, et plusieurs fois par
jour, à travers de petits gestes de
service et d’attention aux autres — et
parfois dans des actes de plus grande
importance — qu’ils ne
remarqueront peut-être pas, mais
qui ne passent pas inaperçus au
regard de Dieu notre Père.
Souvenons-nous de l’insistance avec
laquelle notre Père nous répétait ces
paroles du prophète : Discite
benefacere [15] , apprenez à faire le
bien, apprenons à bien achever ce
que nous faisons.



En nous comportant de la sorte, « on
découvre qu’il est possible d’aimer le
prochain au sens défini par la Bible,
par Jésus. Cet amour consiste
précisément dans le fait que j’aime
aussi, en Dieu et avec Dieu, la
personne que je n’apprécie pas ou
que je ne connais même pas. Cela ne
peut se réaliser qu’à partir de la
rencontre intime avec Dieu, une
rencontre qui est devenue
communion de volonté pour aller
jusqu’à toucher le sentiment.
J’apprends alors à regarder cette
autre personne non plus seulement
avec mes yeux et mes sentiments,
mais selon la perspective de Jésus-
Christ. » [16]

Cette façon de se comporter requiert
assurément — peu m’importe de le
répéter — que nous nous efforcions
de laisser de côté notre moi, dans
l’oubli de nous-mêmes. Charité et
humilité vont étroitement unies, et
leur fruit mûr est l’unité. Lorsqu’en



toute sincérité nous nous considérons
comme rien ; lorsque que nous
comprenons que, sans le secours
divin, la créature la plus faible et la
plus fragile serait meilleure que nous ;
lorsque nous nous sentons capables
de toutes les erreurs et de toutes les
horreurs ; lorsque nous nous savons
pécheurs quand même nous luttons
obstinément pour éviter les
infidélités : comment pourrions penser
mal des autres ?, comment notre cœur
pourrait-il nourrir le fanatisme,
l’intolérance ou l’arrogance ?
L’humilité nous conduit comme par la
main vers cette façon d’aborder notre
prochain qui est la meilleure :
comprendre tout le monde, vivre en
bonne entente avec tous, pardonner à
tous ; ne créer ni divisions ni
barrières ; nous comporter, toujours,
en instruments d’unité. [17]

Comme toute vertu, la charité doit
être exercée avec ordre. C’est
pourquoi, sans injustice envers



quiconque, elle s’adressera en
premier lieu à ceux qui sont autour
de nous : notre famille, nos amis, nos
collègues de travail, nos voisins et
connaissances… Nous contribuons
ainsi à consolider davantage l’unité
de l’Église, et nous coopérons,
fermement appuyés dans la prière, à
réaliser l’union tant désirée de tous
les chrétiens. Comment nous
comportons-nous avec les personnes
que Dieu a placées à nos côtés ?
Quels gestes concrets de service
joyeux savons-nous avoir chaque
jour pour chacun ? Savons-nous faire
en sorte que se manifeste dans notre
foyer, notre milieu professionnel, le
cercle de nos amitiés, cette bonne
odeur du Christ [18] , qui est celle de
l’amitié sincère et de la gentillesse
humaine toute imprégnée d’amour
de Dieu ?

Le premier apostolat que nous devons
réaliser dans le monde en tant que
chrétiens — écrivait saint Josémaria



— , le meilleur témoignage de foi,
consiste à contribuer à ce que l’on
respire dans l’Église une ambiance de
charité authentique. S’il nous arrive
de ne pas nous aimer vraiment, s’il y a
parmi nous des attaques, des
calomnies et des ressentiments, qui
pourra se sentir attiré par ceux qui
affirment prêcher la Bonne Nouvelle
de l’Évangile ? [19]

Le Seigneur nous demande de semer
à pleines mains la compréhension et
le pardon dans les divers milieux de
la société. C’est à cela qu’Il appelle
chaque chrétien, c’est ce qu’Il attend
des hommes. Ces semailles sont à
notre portée si nous nous laissons
mouvoir par la charité du Christ, qui
sait rendre compatibles les
différences de caractère, d’éducation,
de culture, dans l’unité du Corps
mystique, sans que rien ne la rompe. 
L’Apôtre ne rejette pas la diversité :
chacun reçoit de Dieu son don
particulier, l’un celui-ci, l’autre celui-



là (cf. 1 Co 7, 7). Mais ces différences
doivent être mises au service du bien
de l’Église. Je me sens poussé
maintenant à demander au Seigneur
— dit saint Josémaria — […] de ne pas
laisser le manque d’amour devenir,
dans son Église, comme l’ivraie semée
dans les âmes. La charité est le sel de
l’apostolat des chrétiens ; s’il perd sa
saveur, comment pourrions-nous nous
présenter devant le monde pour lui
expliquer, la tête haute : Ici se trouve
le Christ ? [20]

Dans deux semaines, le 14 février,
nous commémorerons dans l’Œuvre
l’anniversaire de l’extension du
travail apostolique aux femmes, en
1930, et de la fondation de la Société
sacerdotale de la Sainte-Croix, en
1943. Notre Père jugeait que cette
coïncidence de dates, dans des
années distinctes, était une
manifestation de la Providence
divine, qui voulait souligner avec
force l’unité de l’Opus Dei. Rendons



grâce pour ce don divin, qu’il revient
à chacun de nous d’entretenir et de
défendre, d’abord dans sa propre
existence, et aussi dans son
entourage.

Prions pour tous les pasteurs de
l’Église, afin d’aller tous ensemble,
avec Pierre, tête visible du Corps
mystique, vers Jésus par Marie. Ne
cessons pas d’invoquer l’Esprit Saint
pour la pleine incorporation des
chrétiens et de toute l’humanité dans
l’unité de l’Église catholique, de sorte
que s’accomplissent les mots de notre
Seigneur : « J’ai d’autres brebis
encore, qui ne sont pas de cet enclos ;
celles-là aussi, Je dois les mener ; elles
écouteront ma voix ; et il y aura un
seul troupeau, un seul pasteur. » [21]

Je ne peux terminer sans mentionner
explicitement le très cher don
Alvaro, qui fêtait son saint patron le
19 février. Sa générosité nous
enseigne, entre autres choses, à



prendre un soin délicat de la famille
surnaturelle à laquelle le Seigneur
nous a appelés — l’Église, l’Œuvre —
en nous dépensant généreusement
dans cet effort, comme le fit le
premier successeur de saint
Josémaria à la tête de l’Opus Dei.

Comme toujours, accompagnez-moi
dans la prière pour mes intentions.
Priez en particulier, de façon
spéciale, pour ceux de mes fils,
agrégés de la Prélature, que
j’ordonnerai diacres le 18 février
prochain.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er février 2012.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei



[1] Jn 17, 21.

[2] Ac 2, 42.

[3] Saint Josémaria, Notes de la
prédication, 23 avril 1963.

[4] Benoît XVI, Discours à l’audience
générale, 19 janvier 2011.

[5] Ibid. [6] Ac 4, 32.

[7] Benoît XVI, Allocution pour
l’Angélus, 22 janvier 2012.

[8] Saint Augustin, Sermon 46, 18 (PL
38, 280).

[9] Cf. 2 Co 6, 6.

[10] Saint Josémaria, Notes de la
prédication, 1972.

[11] Benoît XVI, Lettre encyclique 
Deus caritas est , 25 décembre 2005,
no 17.

[12] Ibid. [13] Jn 13, 34–35.



[14] Tertullien, Apologétique 39, 7
(CCL 1, 151).

[15] Is 1, 17.

[16] Benoît XVI, Lettre encyclique 
Deus caritas est , 25 décembre 2005,
no 18.

[17] Saint Josémaria, Amis de Dieu ,
no 233.

[18] 2 Co 2, 15.

[19] Saint Josémaria, Amis de Dieu ,
no 226.

[20] Ibid. , no 234.

[21] Jn 10, 16.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
fevrier-2012/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-fevrier-2012/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-fevrier-2012/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-fevrier-2012/

	Lettre du Prélat (février 2012)

