
opusdei.org

Lettre du Prélat
(décembre 2013)

A la fin de l'année de la foi, Le
Prélat nous fait considérer
comment cette vertu doit se
traduire dans notre quotidien,
avec l'aide des moyens de
sanctification que Jésus-Christ a
laissé à son Eglise.

11/12/2013

Mes très chers enfants, que Jésus
vous protège !

Le Souverain pontife a clôturé
l’Année de la Foi voici quelques



jours. Durant cette période, nous
avons essayé, avec l’aide de Dieu, de
faire croître en nous cette vertu
théologale, sur laquelle se fonde la
vie chrétienne. Nous avons demandé
avec insistance au Seigneur : Adauge
nobis fidem ! [1] Augmente notre foi
et, avec elle, l’espérance, l’amour et
la piété. Maintenant que ces mois de
grâce se sont écoulés, efforçons-nous
de continuer sur notre lancée en
parcourant jour après jour ce chemin
qui nous conduit au Ciel. Ayons
recours à la très Sainte Vierge,
modèle de foi et d’intimité avec Dieu,
afin que nos désirs de fidélité à son
Fils et à l’Église soient efficaces.

Les documents du magistère de
l’Église, dont la toute dernière
encyclique Lumen fidei , ont mis en
évidence deux caractéristiques
essentielles qui sont à l’origine de la
foi, telle que le Nouveau Testament
nous la présente. Saint Paul affirme
que fides ex auditu [2] , que la foi



procède de l’écoute de la Parole de
Dieu lue et accueillie dans l’Église.
Saint Jean, lui, nous fait savoir que
Jésus-Christ, le Fils de Dieu incarné,
est la vraie lumière qui éclaire tout
homme en venant dans le monde [3] ;
il lui communique la capacité de
connaître les mystères cachés en
Dieu. Lumière et parole, parole et
lumière, définissent donc deux
aspects inséparables de la foi que
nous professons. C’est pourquoi « il
est urgent de retrouver le caractère
particulier de lumière de la foi parce
que, lorsque sa flamme s’éteint,
toutes les autres lumières finissent
par perdre vigueur » [4] . Remercions
Dieu de tout notre cœur, mes filles et
mes fils, pour ces éclats de lumière
que le Saint-Esprit nous transmet par
l’intermédiaire du magistère de
l’Église et de la vie des saints.
Empressons-nous de les accueillir et
de nous laisser guider par le Paraclet
dans notre existence de chaque jour.



En novembre dernier, un congrès a
eu lieu à Rome sur le thème : « Saint
Josémaria dans la pensée
théologique ». Ce fut l’occasion
d’analyser comment la prédication et
le témoignage des saints permettent
d’approfondir la foi et, par
conséquent, la présentation
scientifique de la doctrine
chrétienne. Ce congrès a fourni une
nouvelle occasion de mieux faire
connaître, dans les milieux
théologiques, les traits particuliers
du message que Dieu a fait connaître
à saint Josémaria le 2 octobre 1928 ;
ce message, notre fondateur était
chargé de le transmettre aux
chrétiens, spécialement à ceux qui se
trouvent plongés dans les activités
familiales, professionnelles, sociales,
etc., de la vie courante.

Au cours des mois derniers, j’ai parlé
dans mes lettres des vérités de la foi
contenues dans le Credo. Maintenant
et dans les mois qui viennent je



voudrais tirer de tout cela des
conséquences pratiques qui nous
aident à vivre d’une foi qui inspire
notre comportement quotidien,
éclaire réellement notre esprit,
fortifie notre volonté et enflamme
notre cœur : la connaissance et
l’amour de Dieu guideront ainsi
notre conduite et gagneront toutes
les âmes.

Pour cela, soyons tout d’abord
totalement convaincus que c’est dans
l’Église que se trouve la plénitude des
moyens de sanctification, que Jésus-
Christ nous a laissés. Parmi ceux-ci,
comme l’encyclique Lumen fidei le
rappelle, il convient de donner une
place toute particulière aux
sacrements, à l’accomplissement des
commandements de Dieu et de
l’Église, ainsi qu’à la prière.

Les sacrements sont des actions du
Christ par lesquelles sa très sainte
humanité, qui est désormais dans la



gloire du Ciel, entre en contact
immédiat et direct avec les âmes,
afin de les sanctifier. Outre les
sacrements, l’Esprit Saint emploie
aussi d’autres moyens, inconnus de
nous, pour attirer les hommes à lui.
Et pourtant, le pape nous prévient
que « notre culture a perdu la
perception de cette présence
concrète de Dieu, de son action dans
le monde. Nous pensons que Dieu ne
se trouve que dans l’Au-delà, à un
autre niveau de réalité, séparé de nos
relations concrètes. Mais s’il en était
ainsi, si Dieu était incapable d’agir
dans le monde, son amour ne serait
pas vraiment puissant, pas vraiment
réel. » [5]

Revenons souvent à l’enseignement
que saint Josémaria a élaboré dès sa
jeunesse, quand il écrivait :

Il faut se convaincre que Dieu est
continuellement près de nous. — Nous
vivons comme si le Seigneur était loin,



là-haut, où brillent les étoiles, et nous
ne voyons pas qu’il est aussi toujours
à nos côtés. Et il est là, comme un
Père aimant. — Il aime chacun de
nous plus que toutes les mères du
monde ne peuvent aimer leurs
enfants. — Il nous aide, nous inspire,
nous bénit… et nous pardonne. […] Il
faut nous en pénétrer, nous en
saturer : le Seigneur, qui est à la fois
près de nous et dans les cieux, est un
Père et vraiment un Père pour nous.
[6]

Ceci s’accomplit tout spécialement
lorsque nous recevons l’absolution
sacramentelle et l’Eucharistie.
Poussés par cette conviction de notre
foi, quelle assurance le pardon et la
proximité de notre Seigneur nous
donnent-ils ! Quelle paix se déverse
sur notre âme ! Comme nous
devenons capables de transmettre
cette sérénité autour de nous ! C’est
pourquoi je ne me lasserai jamais
d’insister : ayons chaque fois recours



aux sacrements avec la pleine
certitude que c’est l’Esprit Saint qui,
par Jésus-Christ, nous attire vers
l’amour du Père.

Appliquons ces considérations à
notre propre lutte intérieure. Nous
pouvons être saints, nous devons
être saints, malgré nos défauts et nos
chutes. Puisque nous sommes ses
enfants en Jésus-Christ, Dieu nous
appelle en effet à entrer dans
l’intimité de sa vie divine. Il nous
donne tout ce dont nous avons
besoin pour cela. Avec la grâce des
sacrements et la prière, il est plus
facile d’accomplir les
commandements de la loi divine et
d’être fidèle aux devoirs de notre
état. « Le Décalogue n’est pas un
ensemble de préceptes négatifs, mais
des indications concrètes afin de
sortir du désert du “moi”
autoréférentiel, renfermé sur lui-
même, et d’entrer en dialogue avec



Dieu, en se laissant embrasser par sa
miséricorde. » [7]

Demandons au Seigneur de nous
accorder une foi forte, qui vivifie
toutes nos actions. Certes, nous
croyons en la parole de Dieu ; lire et
méditer l’Évangile nous remplit
d’admiration ; mais cela ne pénètre
peut-être pas assez en profondeur
dans notre âme, au point de
transformer chacune de nos actions.
Alors, quand surviennent la
difficulté, l’aridité, la résistance de
notre environnement, peut-être nous
décourageons-nous. Ne serait-ce pas
que notre foi est endormie ? Ne
devrions-nous pas compter
davantage sur l’action du Paraclet,
qui habite dans notre âme par la
grâce ? Parfois, est-ce que nous ne
comptons pas trop sur nos propres
forces ? Méditons à quel point les
apôtres ont été transformés le jour
de la Pentecôte et laissons-nous
guider par le Seigneur, notamment



par les pratiques de piété chrétienne
que l’Église a toujours
recommandées : l’oraison mentale,
les oraisons jaculatoires et les prières
vocales (spécialement le chapelet),
l’offrande de petites mortifications, le
soin apporté à l’examen de
conscience, le travail bien achevé en
présence de Dieu.

La vie intérieure — enseignait saint
Josémaria — n’est pas un sentiment.
Quand nous voyons clairement qu’il
vaut la peine de se compliquer la vie
jour après jour, mois après mois,
année après année, et durant la vie
entière, car l’Amour nous attend
ensuite au Ciel, que de lumières nous
avons ! Tout cela, gardons-le bien à
l’esprit, mes enfants. Faisons dans
notre âme une sorte de barrage qui
recueille toutes ces grâces de Dieu : la
clarté, la lumière, la douceur du don
de soi. Et lorsqu’arrivent l’obscurité,
la nuit, l’amertume, nous nous
lancerons dans ces eaux limpides de la



grâce du Seigneur. Même si, à ce
moment-là, je suis aveugle, je vois ;
même si je suis sec, je me sais irrigué
par les eaux qui coulent du cœur du
Christ vers la vie éternelle. Alors, mes
enfants, nous persévérerons dans la
lutte. [8]

Ainsi nous serons toujours à même
d’en aider d’autres à avancer sans
entraves sur les chemins de la foi. En
effet, « la foi non seulement regarde
vers Jésus, mais elle regarde du point
de vue de Jésus, avec ses yeux : elle
est une participation à sa façon de
voir » [9] . Le Seigneur regardait
chacun personnellement tout comme
il savait considérer la foule dans son
ensemble. Il est descendu en ce
monde pour chacun et pour tous, et
c’est pour tous et pour chacun qu’il
poursuit son œuvre salvatrice. Notre
mission s’exprime donc dans le fait
de mettre en contact avec Jésus les
personnes que nous trouvons sur le
chemin de notre existence, en



commençant par celles qui nous sont
les plus proches. C’est ce qu’ont fait
les premiers chrétiens, qui ont
réalisé la conversion du monde
païen.

Dans une méditation prêchée il y a
bien longtemps, saint Josémaria
considérait l’exemple de ces
premiers frères dans la foi : Des
hommes sans formation, conscients
de la possibilité du martyre et de la
mort violente, mais qui acceptaient
malgré tout leur rôle de
collaborateurs du Christ, pour le salut
du monde, et qui partaient renverser
le paganisme et remplir la terre de
sang chrétien. Dans leur prédication
de la foi et leur glorieux supplice qui
vient l’authentifier, ils sont bientôt
accompagnés par Saul, l’ancien
persécuteur, celui qui résistait à
l’aiguillon (cf. Ac 9, 5). Par leur pureté,
ils vont tous nettoyer la mare sale et
glauque du monde païen ; combattre
— par les petites vertus qu’ils



pratiquent : la pudeur, la modestie,
l’honnêteté — la tendance à
l’hédonisme de la société […]. Ils ont
pénétré dans le cœur même du monde
ancien : ils se trouvent à Rome. Que
pourront-ils bien y réaliser ? L’histoire
nous donne la réponse : le trône des
empereurs s’est écroulé alors
qu’aujourd’hui, deux mille ans plus
tard, Pierre est toujours l’évêque de
Rome. [10]

Aujourd’hui encore, face aux défis de
la nouvelle évangélisation, nous
vibrerons de cette même espérance. 
Non est abbreviata manus Domini
[11] , le bras de Dieu ne s’est pas
raccourci. Mais il faut des personnes
pleines de foi pour que les prodiges
de l’Écriture se renouvellent. Le pape
a publié il y a quelques jours
l’exhortation apostolique Evangelii
gaudium , sur les conclusions de
l’Assemblée ordinaire du dernier
Synode des évêques, centré
précisément sur la nouvelle



évangélisation. Je vous encourage à
prendre connaissance de ce texte
qui, sans nul doute, nous apportera
des lumières nouvelles pour donner
plus d’élan à cette grande tâche.

Je voudrais aussi évoquer la fête de
Notre Dame de Guadalupe, le 12
décembre prochain. Ce sera un
nouvel anniversaire de ce qu’a
entendu au fond de son âme saint
Josémaria en 1931, une locution
divine faite de mots de l’Écriture —
alors, le développement de l’Opus Dei
connaissait de graves difficultés — : 
Inter medium montium pertransibunt
aquæ [12] ; les eaux de la grâce
passeront à travers les montagnes,
surmontant tout obstacle, tout ce qui
s’oppose au règne de Dieu dans la
marche de chacun et dans la vie de
l’Église et de l’humanité. Car telle est
la victoire qui a triomphé du monde :
notre foi [13] . Nous contribuerons
ainsi à réaliser l’aspiration de notre
fondateur, que nous lisons sur ses



lèvres et sous sa plume dès le tout
début de la fondation de l’Opus Dei : 
Regnare Christum volumus ! Nous
voulons que le Christ règne.

Le temps de l’Avent commence
aujourd’hui. Ce sont des semaines de
préparation à la Nativité du
Seigneur. Admirant une fois de plus
la bonté et la miséricorde de Dieu
notre Père, qui envoie son Fils dans
le monde, que ce temps nous serve à
nous renouveler dans nos désirs de
rester toujours ouverts aux lumières
et aux paroles de Dieu ; nous les
découvrirons surtout dans la lecture
et la méditation de la Sainte Écriture.

La porte d’entrée de toutes ces fêtes
est la solennité de l’Immaculée
Conception de Marie. Notre Dame est
maîtresse de foi, elle est notre
espérance et un exemple
merveilleux : oui, on peut aimer Dieu
et son prochain, avec le cœur, avec
l’esprit et les sens pleinement



immergés dans le Seigneur.
Efforçons-nous de préparer cette
solennité, déjà si proche, en
recourant à notre Mère du Ciel avec
une grande affection filiale.

Profitons de cette occasion pour
prier davantage pour l’Église, ainsi
que pour le pape et ses
collaborateurs. Priez également
davantage pour mes intentions et
pour tous les besoins spirituels et
matériels des femmes et des hommes
de notre temps. Que les difficultés
matérielles et spirituelles, qui sont
parfois de véritables tragédies, et qui
affectent tant de personnes dans le
monde entier, ne nous laissent
jamais indifférents. Grâce à Dieu, je
suis sûr que ce n’est pas le cas.

Divers anniversaires de l’Opus Dei
viennent ce mois-ci, dont l’érection
du Collège romain de Sainte-Marie
en 1953. Remercions Dieu pour tous



ces événements importants de
l’histoire de l’Opus Dei.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er décembre 2013.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] Lc 17, 5.

[2] Rm 10, 17.

[3] Jn 1, 9.

[4] Pape François, Lettre encyclique 
Lumen fidei , 29 juin 2013, n° 4.

[5] Ibid. , n° 17.

[6] Saint Josémaria, Chemin , n° 267.



[7] Pape François, Lettre encyclique 
Lumen fidei , 29 juin 2013, n° 46.

[8] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 17 février 1974.

[9] Pape François, Lettre encyclique 
Lumen fidei , 29 juin 2013, n° 18.

[10] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 26 juillet 1937.

[11] Is 59, 1.

[12] Ps 103 (104), 10 (Vg).

[13] 1 Jn 5, 4.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
decembre-2013/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-decembre-2013/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-decembre-2013/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-decembre-2013/

	Lettre du Prélat (décembre 2013)

