
opusdei.org

Lettre du Prélat
(avril 2012)

A l'occasion de la Semaine
Sainte, le prélat de l'Opus Dei
nous aide à réfléchir sur
l'institution de l'Eucharistie.

27/04/2012

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Je vous écris au début de la Semaine
Sainte ; depuis l’entrée triomphale de
Jésus à Jérusalem, que nous
célébrons aujourd’hui, jusqu’à sa
Résurrection au matin de Pâques,



l’Église revit les grands mystères de
notre Rédemption dans la liturgie, à
laquelle nous nous unissons tous.
Nous commençons donc une
profonde action de grâce envers
notre Seigneur pour les grandes
merveilles qu’il a accomplies en
faveur des hommes. Disposons-nous
également à l’accompagner au cours
du Triduum sacré, avec un
recueillement chaque jour plus
grand, en nous rapprochant de lui
pendant ces heures douloureuses où
il s’est donné au Père pour nous, afin
d’assister aussi à son exaltation
glorieuse. Penser à la mort du Christ,
nous dit saint Josémaria, se traduit
par une invitation à nous situer avec
une sincérité absolue devant notre
devoir quotidien, à prendre au sérieux
la foi que nous professons. La
Semaine Sainte ne peut donc pas être
une parenthèse sacrée dans le
contexte d’une vie mue exclusivement
par des intérêts humains; elle doit être
une occasion de pénétrer dans la



profondeur de l’amour de Dieu, pour
pouvoir ainsi, par notre parole et par
nos œuvres, le montrer aux hommes
[1]. La participation active,
consciente et pleine d’amour aux
offices liturgiques de ces jours sera
pour nous la meilleure façon
d’accompagner Jésus dans ses longs
moments d’angoisse et de souffrance.
Et dans ce cas, la Semaine Sainte ne
sera pas pour nousun simple
souvenir, puisqu’elle est la
considération du mystère de Jésus-
Christ se prolongeant dans notre âme.
[2]

Efforçons-nous de vivre ces jours en
profonde communion avec toute
l’Église, qui, d’un bout à l’autre de
l’univers, célèbre avec piété et
recueillement ces mystères divins.
Prions tout spécialement pour celles
et ceux qui recevront le baptême lors
de la Veillée pascale, et pour tous les
autres, afin que, mus par la grâce du
Saint-Esprit, nous nous approchions



de plus en plus de Dieu à cette
occasion, bien décidés à suivre le
Christ par un don plénier de nous-
mêmes. Saint Josémaria nous
adressait l’exhortation suivante : 
Laissons donc de côte les
considérations superficielles, et allons
à l’essentiel, à ce qui est réellement
important. Veillez-y bien: le but de nos
efforts doit être d’aller au ciel.
Autrement, nous perdons notre peine.
Pour aller au ciel il est indispensable
d’être fidèle à la doctrine du Christ.
Pour être fidèle il est indispensable de
poursuivre, avec confiance et ténacité,
notre lutte contre les obstacles qui se
dressent devant notre bonheur
éternel. [3]

Jésus a commencé le Triduum pascal
en se réunissant avec ses apôtres au
Cénacle de Jérusalem. Desiderio
desideravi hoc Pascha manducare
vobiscum, antequam patiar [4], j’ai
désiré ardemment célébrer cette
Pâque avec vous, avant ma Passion.



C’est en ces termes que s’exprime
saint Luc dans son récit de la
Dernière Cène. Nous entrevoyons
l’amour infini du Cœur du Christ
pour les hommes, sa vive conscience
que son heure était venue, le moment
du salut de tout le genre humain, si
longtemps attendu. Jésus est allé au
devant de cette heure, en la
désirant, nous dit Benoît XVI. Au
fond de lui-même, il a attendu ce
moment où il se donnerait lui-
même aux siens sous les espèces
du pain et du vin. Il a attendu ce
moment qui aurait dû être en
quelque sorte les véritables noces
messianiques: la transformation
des dons de cette terre et le fait de
devenir un avec les siens, pour les
transformer et inaugurer ainsi la
transformation du monde. Dans le
désir de Jésus, nous pouvons
reconnaître le désir de Dieu lui-
même – son amour pour les
hommes, pour sa création, un
amour en attente. L’amour qui



attend le moment de l’union,
l’amour qui veut attirer les
hommes à soi, pour ainsi réaliser
entièrement le désir de la création
elle-même : en effet, celle-ci est
tendue vers la manifestation des
fils de Dieu (cf. Rm 8, 19) [5].

Comment ne pas penser aussi aux
profonds désirs de notre Seigneur de
voir les hommes répondre à son
amour ? Cependant, ceux qui
l’entouraient n’étaient pas conscients
de la transcendance de cet
événement : c’est précisément à cet
instant que surgit une dispute pour
savoir qui serait considéré comme le
plus important[6]. Même s’ils ont été
indéniablement émus par les paroles
et les actes de Jésus, ce que saint Jean
suggère en rapportant en détail le
discours d’adieu du Seigneur, à la fin
de cette réunion familiale, montre
qu’ils ne comprenaient pas
pleinement le sens de ce qui se
passait sous leurs yeux. Cette mission



était réservée à l’Esprit Saint, qui
devait leur être envoyé à la
Pentecôte. Que nous dit la Passion du
Christ, mes filles et mes fils ? Avec
quelle dévotion regardons-nous la
Croix ?

Nous autres, chrétiens du XXIe siècle,
avec une histoire bimillénaire de foi
et de piété eucharistique, nous ne
nous trouvons pas dans les mêmes
conditions que les Douze. Nous
savons que, lors de la Dernière Cène,
Jésus-Christ anticipe sa mort et sa
résurrection en se donnant déjà
lui-même, en cette heure-là, à ses
disciples, dans le pain et dans le
vin, son corps et son sang comme
nouvelle manne (cf. Jn 6, 31-33). Si
le monde antique avait rêvé qu’au
fond, la vraie nourriture de
l’homme – ce dont il vit comme
homme – était le Logos, la sagesse
éternelle, maintenant ce Logos est
vraiment devenu nourriture pour
nous, comme amour. L’Eucharistie



nous attire dans l’acte d’offrande
de Jésus [7].

Nous devrions être facilement
profondément étonnés et plein de
gratitude face à l’anéantissement de
Dieu dans l’Eucharistie.
Malheureusement ce n’est pas
souvent le cas. Pourquoi ce manque
d’amour face à l’amour du Christ ?
Pourquoi cette froideur de notre
cœur face aux flammes qui
embrasent le Cœur du Maître ? Jésus
nous désire, il nous attend. Et
nous, le désirons-nous vraiment ?
Nous sentons-nous poussés
intérieurement à le rencontrer ?
Désirons-nous ardemment sa
proximité, devenir un avec lui, don
qu’il nous fait dans la sainte
Eucharistie? Ou bien sommes-nous
indifférents, distraits, remplis
d’autres choses ? [8].

Ce sont des questions que le vicaire
du Christ adresse à tous les



catholiques, des questions qui
attendent une réponse personnelle,
engageante, de la part de chacune et
de chacun d’entre nous. Demandons
sincèrement à l’Esprit Saint de
susciter cette réponse au fond de
notre âme et de savoir accueillir sa
grâce avec générosité, en nous
donnant totalement à notre
Seigneur : l’amour se paye avec de
l’amour.

Dans trois semaines précisément, le
23 avril, nous commémorerons le
centenaire de la première
communion de saint Josémaria. Cette
fête doit stimuler ses filles et ses fils
de l’Opus Dei à participer à la sainte
messe et, de façon toute spéciale, à la
sainte communion, avec plus de soin
et de piété.

Il est impossible d’énumérer tous les
conseils que notre très cher Père
nous donnait pour recevoir le
Seigneur chaque jour avec plus de



profit. Ceux d’entre nous qui ont eu
la chance de contempler de près
comment il se préparait pour le saint
sacrifice, comme il le célébrait,
comment il recevait la sainte
communion, et comment il rendait
grâce ensuite, nous n’avons pas de
mots pour exprimer l’amour qui,
sans manifestations extérieure pour
attirer l’attention, le saisissait à ces
moments. Je me limiterai à souligner
quelques points pour nous aider à
approfondir certains aspects de la
piété eucharistique de notre saint
fondateur, afin d’améliorer notre
fréquentation personnelle de Jésus
dans le très saint-sacrement.

Il nous disait, le 23 avril 1963 : Pour
moi, c’est aujourd’hui un jour de très
grande fête. Il nous suggérait de
l’aider à rendre grâce à Dieu pour la
bonté du ciel, car il a daigné devenir
le maître de mon cœur [9]. Il était très
reconnaissant envers le saint-père
Pie X qui, dans les premières années



du XXe siècle, avait publié des
normes sur la première communion,
fixant les conditions minimales
requises pour que les enfants
puissent s’approcher de la sainte
table[10]. Il se rappelait toujours
avoir reçu le Seigneur pour la
première fois à l’âge de dix ans. À
cette époque, commentait-il,malgré
les dispositions de Pie X, il était
inhabituel de faire la première
communion à cet âge. Un vieux frères
des Écoles pies m’a préparé, un
homme pieux, simple et bon. C’est lui
qui m’a appris la prière de la
communion spirituelle[11].

Cette première rencontre avec Jésus
dans l’Eucharistie a marqué
profondément l’existence de saint
Josémaria. Il prenait son temps pour
se préparer chaque année à cette
date qui lui était si chère. Et il y est
revenu en de nombreuses autres
occasions, revivant ces instants avec
un souvenir plein de gratitude,



admiratif de la bonté de Dieu, qui
désire être si près de ses créatures.
Mais il ne s’est pas comporté ainsi
uniquement lorsqu’il était âgé, même
s’il est logique qu’avec le passage du
temps, après avoir considéré mille et
une fois ces faveurs du Seigneur, ses
manifestations de reconnaissance se
soient affinées de plus en plus. Il a
commenté plus d’une fois quelque
chose qui nous impressionne, si nous
pensons qu’il s’agit de réflexions qu’il
a commencé à se faire alors qu’il
était encore jeune : Alors que j’étais
encore petit, disait-il, j’ai parfaitement
compris la raison de l’Eucharistie.
C’est un sentiment que nous avons
tous, de vouloir rester à tout jamais
avec ceux que nous aimons. C’est le
sentiment d’une mère pour son fils : je
te dévorerais de baisers, lui dit-elle. Je
te dévorerais : je te transformerais en
mon propre être [12].

Seul l’amour du Christ pour chacun
de nous, plus grand que celui que



tous les pères et toutes les mères
peuvent manifester à leurs
enfants,s’élève avec force comme la
façon suprême de réaliser cette
aspiration à l’union définitive entre
des personnes qui s’aiment. Le
Seigneur nous l’a dit aussi à nous :
prends, mange-moi ! Il ne peut pas
être plus humain. Mais nous
n’humanisons pas Dieu notre Seigneur
quand nous le recevons : c’est lui qui
nous divinise, qui nous exalte, qui
nous élève. Jésus-Christ fait ce qu’il
nous est impossible de faire :
surnaturaliser notre vie, nos actions,
nos sacrifices. Nous sommes divinisés.
Je n’ai que trop de raisons : telle est
l’explication de ma vie [13].

Mes filles et mes fils, préparons-nous
le mieux possible à recevoir la
communion. Ce que nous ferons sera
toujours bien peu, mais cela ne doit
pas susciter la moindre trace
d’amertume dans notre âme. Nous
ne sommes réellement pas dignes



d’accueillir le Seigneur dans notre
âme et dans notre corps, mais il a dit
que ce ne sont pas les bien-portants
qui ont besoin de lui, mais les
malades[14]. Par sa venue fréquente,
quotidienne si possible, il rend
chacune et chacun d’entre nous peu
à peu digne de son amour. C’est
pourquoi, quand l’âme est en état de
grâce, et est une âme éprise de Dieu,
elle ne doit pas se dire qu’elle n’est pas
préparée pour communier ; car
pendant que nous travaillons, et que
nous ouvrons d’autres fronts de cette
guerre de paix et de bien dans le
monde, nous nous préparons
merveilleusement[15].

Je vous ai suggéré au début de
l’année, si vous le vouliez bien, de
réciter fréquemment l’oraison
jaculatoire que notre Père a tirée de
l’Évangile, des lèvres de l’apôtre saint
Thomas, et qu’il répétait chaque jour
avec le cœur lors de la sainte messe : 
Dominus meus et Deus meus ! [16],



mon Seigneur et mon Dieu ! Ce
merveilleux acte de foi en la
présence réelle de Jésus-Christ sous
les espèces sacramentelles nous
émerveille et nous poussera à mieux
nous préparer pour communier.
Nous devons aimer beaucoup le
Seigneur, être très pieux, le
fréquenter le plus possible à l’autel et
dans le tabernacle; l’aimer pour ceux
qui ne l’aiment pas, réparer pour
ceux qui l’offensent. Dieu notre
Seigneur a besoin que tu lui répètes,
quand tu le reçois chaque matin:
Seigneur, je crois que c’est toi, que tu
es réellement présent dans les espèces
sacramentelles! Je t’adore, je t’aime !
Et quand vous venez lui rendre visite
dans l’oratoire, répétez-le-lui de
nouveau : seigneur, je crois que tu es
réellement présent ! je t’adore, je
t’aime ! C’est avoir de l’affection pour
le Seigneur. De la sorte, vous l’aimerez
chaque jour plus. Ensuite, continuez
de l’aimer au long de la journée, en
pensant à la considération suivante et



en la vivant: je vais bien terminer les
choses par amour de Jésus-Christ qui
préside du tabernacle. Aimez
beaucoup Jésus dans le très saint-
sacrement et faite en sorte que
beaucoup d’âmes l’aiment : ce n’est
que si vous mettez cette
préoccupation dans votre âme que
vous saurez l’enseigner aux autres,
parce que vous leur donnerez ce que
vous vivez, ce que vous avez, ce que
vous êtes [17].

Ce jour est aussi l’anniversaire de la
confirmation de notre Père. Il l’a
reçue en 1902, quelques mois après
sa naissance : en Espagne, à l’époque,
il n’était pas rare que les évêques
administrent ce sacrement lors de
leurs visites pastorales dans les
paroisses, aussi bien aux enfants
qu’aux adultes qui ne l’avaient pas
encore reçu. De cette façon, le Saint-
Esprit a réalisé très tôt son action
dans l’âme de notre Père avec plus
d’intensité, le préparant à accueillir



avec beaucoup de profit les grâces
qu’il devait lui accorder par la suite..

Au cours d’une réunion avec des
gens de toute condition, quelqu’un
interrogea saint Josémaria sur la
différence entre recevoir le Christ
dans la communion et la présence de
l’Esprit Saint dans l’âme par la grâce.
Comme quelqu’un qui a très bien
assimilé la chose, il répondit
immédiatement : Tu verras cette
différence tout de suite, si tu
considères que dans la très sainte
Eucharistie […] se trouve présente la
seconde Personne de la Très Sainte
Trinité, qui s’est faite Homme pour
nous : Corps, Sang, Âme et Divinité.
Nous le recevons ainsi, mais notre
nature détruit aussitôt les espèces
sacramentelles et, dès lors, cette
présence eucharistique de Jésus dans
le saint-sacrement disparaît. Mais
Dieu demeure en nous même alors, si
nous ne l’en expulsons pas par le
péché mortel. Au moyen de sa grâce,



l’Esprit Saint fait sa demeure en nous
et, par suite, la Trinité tout entière,
car il n’y a qu’un seul Dieu en trois
Personnes distinctes. Là où une
Personne agit, se trouve présente la
Très Sainte Trinité, Dieu unique [18].

Efforçons-nous, mes filles et mes fils,
de ne pas perdre au long de la
journée la conscience de cette
inhabitation de Dieu dans notre
âme ; plus encore, nous pouvons
l’augmenter sans cesse par des actes
de foi et d’amour, par des
communions spirituelles et par des
invocations à la Sainte Vierge, qui
nous serviront à remercier Jésus
d’être venu sacramentellement dans
notre âme et à nous préparer pour la
communion du lendemain.

Prions sans cesse pour le pape, tout
spécialement le 19, septième
anniversaire de son élection, et le 16,
le jour de ses 85 ans. Répétons avec
foi la prière des Preces, que notre



fondateur a puisée dans le trésor
liturgique de l’Église : Dominus
conservet eum, et vivificet eum, et
beatum faciat eum in terra, et non
tradat eum in animam inimicorum
eius [19].

Je me confie aussi à vos prières, en
particulier le jour anniversaire de
mon élection et de ma nomination
comme Père, le 20 avril. Nous
resterons ainsi consummati in unum
20[20], en union de cœur et
d’intentions avec saint Josémaria, qui
nous bénit du ciel. Et priez pour le
voyage au Cameroun que je me
propose d’entreprendre la semaine
de Pâques.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er avril 2012.



Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 97.

[2] Ibid., n° 96.

[3] Ibid., n° 76

[4] Lc 22, 15.

[5] BENOÎT XVI, Homélie pour la
Messe in cena Domini, 21 avril 2011.

[6] Cf. Lc 22, 24.

[7] BENOÎT XVI, Lettre enc. Deus
caritas est, 25 décembre 2005, n° 13.

[8] BENOÎT XVI, Homélie pour la
Messe in cena Domini, 21 avril 2011.

[9] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 23 avril 1963.

[10] Cf. SAINT PIE X, décr. Quam
singulari, 8 août 1910, norme I.



[11] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 1966.

[12] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
méditation, 14 avril 1960

[13] Ibid.

[14] Cf. Mt 9, 12.

[15] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
méditation, 28 mai 1964.

[16] Jn 20, 28.

[17] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 4 octobre 1970.

[18] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 13 avril 1972.

[19] Cf. Ps 40 (41) 3.

[20] Jn 17, 23.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
avril-2012-2/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-avril-2012-2/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-avril-2012-2/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-avril-2012-2/

	Lettre du Prélat (avril 2012)

