
opusdei.org

Lettre du Prélat
(août 2016)

"Notre Mère nous invite à lutter
pour répondre à l’appel divin
avec une générosité totale qui
nous procurera la joie", nous dit
le Prélat dans sa lettre du mois
d'août. Il nous invite également
à supporter patiemment les
adversités ou contrariétés,
faisant preuve de miséricorde.

05/08/2016

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !



Le 15 août 2007, Benoît XVI, en se
référant à l’antienne d’ouverture de
la sainte messe : un signe grandiose
apparut dans le ciel : une femme,
ayant le soleil pour manteau, la lune
sous les pieds et, sur la tête, une
couronne de douze étoiles[1],
commentait que cette femme est la
Vierge Marie, qui vit entièrement
en Dieu, entourée et vêtue de
soleil, c’est-à-dire de Dieu […].
Couronnée de douze étoiles, c'est-
à-dire des douze tribus d'Israël, de
tout le Peuple de Dieu, de toute la
communion des saints, et avec à
ses pieds la lune, image de la mort
et de la mortalité. […]. Ainsi, dans
la gloire, ayant surmonté la mort,
elle nous dit : « Courage, à la fin
l'amour est vainqueur ! Ma vie
consistait à dire : « Je suis la
servante de Dieu ». Ma vie a été un
continuel don de moi-même à Dieu
et au prochain. Et cette vie de
service m’a conduit aujourd’hui à
la vie véritable »[2]. Cette louange



adressée à la Vierge Marie nous
rappelle la foi avec laquelle Saint
Josémaria, dès 1951, répétait Cor
Mariæ dulcissimum, iter para tutum,
en ayant recours à son intercession.

Sept jours après, en la fête de la
Vierge Marie Reine, la liturgie nous
montre Notre Dame aux côtés du
Christ, sous les ors d’Ophir[3]. Ce sont
des paroles pleines de contenu qui,
cependant, n’arrivent pas à rendre
pleinement hommage à la Mère de
Dieu. Nous sommes pleins
d’admiration lorsque nous
contemplons cette scène du
cinquième mystère glorieux du saint
rosaire dans laquelle le Père, le Fils et
le Saint-Esprit couronnent la Vierge
Marie en tant qu’Impératrice de
l’univers. Et les anges, ses sujets, lui
rendent hommage..., et les
patriarches, les prophètes et les
apôtres..., et les martyrs, les
confesseurs, les vierges et tous les



saints..., et tous les pécheurs, et toi et
moi[4].

La pleine de grâce, depuis le moment
de sa conception immaculée, n’a
cessé de croître en sainteté grâce à
son don total à Dieu, au point d’être
couronnée comme Reine du Ciel et
de la terre ; et cette Reine du Ciel est
notre Mère, qui nous invite à lutter
pour répondre à l’appel divin, avec
une générosité totale qui nous
procurera la joie. Profitons de sa
puissante intercession ! Et suivons le
conseil de notre saint fondateur : 
plein d’une audace filiale, unis-toi à
cette fête du ciel. Et moi, la Mère de
Dieu, qui est aussi ma Mère, je la
couronne de mes misères purifiées,
parce que je ne possède ni pierres
précieuses ni vertus. Ose le faire, toi
aussi ![5]

La Vierge Marie mérite le titre de
Maîtresse de toutes les vertus. Ce
mois marial est une bonne occasion,



au cours de cette année consacrée à
la miséricorde, de lui demander
qu’elle nous obtienne de son Fils
qu’il nous fasse croître dans cette
vertu ! Accourons à Sainte Marie,
trône de la grâce et de la gloire, ut
misericordiam consequamur[6], afin
que nous obtenions miséricorde.

L’évangile de la messe de
l’Assomption relate une très belle
scène de la vie de la Sainte Vierge : la
visitation à sa cousine Élisabeth. Ces
deux femmes, disait le Saint-Père, se
rencontrent dans la joie. Cet
instant est une fête ! Si nous
apprenions à rendre ce service
d’aller à la rencontre des autres,
comme le monde changerait ! La
rencontre est aussi un signe du
chrétien. Une personne qui se dit
chrétienne et n’est pas capable
d’aller à la rencontre des autres
n’est pas totalement chrétienne. Le
service comme la rencontre
exigent de sortir de soi : sortir



pour servir et sortir pour
rencontrer, pour embrasser
l’autre[7].

Je vous propose à présent de
considérer une œuvre de
miséricorde que le Catéchisme de
l’Église Catholique présente ainsi :
supporter avec patience les
contrariétés[8], tant celles qui
proviennent de nos propres limites
que celles qui viennent de
l’extérieur. Ayons une pleine
confiance en la miséricorde du
Seigneur qui sait tirer du bien de
toutes les situations. La patience est
aussi l’un de fruits les plus savoureux
de la charité exercée envers le
prochain. Saint Paul l’indiquait déjà
dans son magnifique hymne à cette
vertu : L’amour prend patience ;
l’amour rend service ; l’amour ne
jalouse pas ; il ne se vante pas, ne se
gonfle pas d’orgueil ; il ne fait rien
d’inconvenant ; il ne cherche pas son
intérêt ; il ne s’emporte pas ; il



n’entretient pas de rancune ; il ne se
réjouit pas de ce qui est injuste, mais il
trouve sa joie dans ce qui est vrai ; il
supporte tout, il fait confiance en tout,
il espère tout, il endure tout[9].

La miséricorde doit nous pousser à
nous conduire avec patience avec les
autres, même lorsqu’ils nous
dérangent. Nous avons tous des
défauts, un caractère avec ses
aspérités et, même si nous ne le
faisons pas exprès, en de
nombreuses occasions nous pouvons
blesser les autres : les membres de
notre famille, nos collègues de travail
ou nos amis, dans les moments de
crispation comme les embouteillages,
etc. Toutes ces occasions nous offrent
la possibilité de rendre agréable la
vie des autres, en ne nous laissant
pas guider par notre mauvais
caractère.

La patience nous aide à considérer
sans exagération dramatique les



imperfections des autres, sans
tomber dans la tentation de les leur
reprocher tout le temps, ni chercher
à se soulager en le commentant de
façon médisante à de tierces
personnes. Il serait inutile, par
exemple, de ne pas indiquer un
défaut à quelqu’un sous la forme
d’une correction fraternelle, pour
ensuite le lui faire remarquer par un
commentaire ironique ; ou que notre
frustration nous pousse à les traiter
avec froideur ; ou que nous
médisions de façon subtile, acte qui
cause du tort à la personne qui
médit, à celle dont on médit et à la
personne témoin de cette médisance.
Supporter avec patience les défauts
des autres implique aussi d’éviter
que cela ne nuise à l’affection que
nous devons leur témoigner : il ne
s’agit pas de les aimer malgré leurs
limites, mais avec leurs limites. Il
s’agit d’une grâce que nous pouvons
demander au Seigneur : ne pas
justifier nos mauvaises réactions face



à la façon d’agir des autres qui nous
déplaît, parce que tout le monde
possède beaucoup plus de richesse et
de bonté que de faiblesses. Ainsi,
lorsque nous sentons que notre cœur
répugne à agir ainsi, mettons-le dans
le cœur du Seigneur : Cor Iesu
sacratissimum et misericors, dona
nobis pacem ! Et il transformera
notre cœur de pierre en un cœur de
chair[10].

Nous allons nous efforcer de bien
accomplir l’ensemble de nos devoirs,
même ceux qui semblent moins
importants ; nous allons augmenter
notre patience dans les contrariétés
de chaque instant, faire attention aux
petits détails. Nous devons rendre
plus vigoureux nos efforts
d’amélioration ; pour cela, répondons
à Dieu dans les petites luttes où Il
nous attend. Pourquoi s’attarder sur
les heurts provenant de caractères
distincts et opposés, qui sont le propre
de la vie en commun ? Luttons,



triomphons contre nous-mêmes ! C’est
là que Dieu nous attend[11].

Recevoir avec un sourire ceux qui
s’approchent de nous avec un geste
brusque, ou qui répondent avec des
paroles hargneuses à l’intérêt que
nous leur portons, est une manière
formidable de vivre l’esprit de
sacrifice. En de nombreuses
occasions, comme le disait Saint
Josémaria, un sourire sera la
meilleure manifestation de notre
esprit de pénitence. Déjà dans 
Chemin, dans les exemples de
mortification qu’il suggérait dans les
années trente, il soulignait : Ce bon
mot, cette blague qui n’est pas sortie
de ta bouche ; le sourire aimable pour
qui t’agace ; ce silence devant
l’accusation injuste ; une conversation
bienveillante avec les “raseurs” et les
importuns ; le fait de passer, chaque
jour, sur les détails ennuyeux et
impertinents de ton entourage… Tout



cela, avec persévérance : voilà de la
bonne mortification intérieure[12].

Les Journées Mondiales de la
Jeunesse, qui viennent de s’achever à
Cracovie, sont un motif d’actions de
grâce à Dieu, au pape François et à
tant de personnes qui se sont
données généreusement pour leur
organisation. Prions pour que les
fruits apostoliques de ces journées
soient très abondants et pérennes, en
ayant recours particulièrement à
l’intercession de Saint Jean-Paul II,
qui justement a mené une part
importante de son ministère au sein
de l’Église et du monde à Cracovie, et
qui présida les JMJ de Czestokowa
auxquelles participa notre bien-aimé
Don Alvaro.

Comme tous les ans à l’occasion de la
solennité de l’Assomption, nous
vivrons très unis à notre Père en
renouvelant, dans les centres de
l’Œuvre, la consécration de l’Opus



Dei au Cœur très doux de Marie.
Méditez les paroles qu’écrivit saint
Josémaria et continuez de penser
dans vos prières à mes intentions
pour l’Église, pour le pape, pour
l’Œuvre, pour nos frères et sœurs
malades ou en difficulté, pour qu’ils
sachent les considérer avec vision
surnaturelle et les unir à la Croix du
Seigneur, en s’appuyant sur
l’intercession puissante de la Mère de
Dieu qui est aussi notre Mère.

Avec toute mon affection je vous
bénis,

Votre Père

+ Xavier

Cracovie, le 1er août 2016.

Copyright © Prælatura Sanctae
Crucis et Operis Dei



[1] Missel Romain, Assomption de la
Vierge Marie, Antienne d’ouverture
(cf. Ap 12, 1).

[2] Benoît XVI, Homélie, 15 août
2007.

[3] Missel Romain, Fête de la Vierge
Marie Reine, Antienne d’ouverture (cf.
Ps 44, 10).

[4] Saint Josémaria, Saint Rosaire,
5ème mystère glorieux.

[5] Saint Josémaria, Forge, n° 285.

[6] Cf. Hb 4, 16.

[7] Pape François, Homélie en l’église
Sainte-Marthe, 31 mai 2016.

[8] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2447.

[9] Cf. 1 Cor 13, 4-7.

[10] Cf. Ez 11, 19.



[11] Saint Josémaria, Notes prises au
cours d’une méditation, 24 juin 1937.

[12] Saint Josémaria, Chemin, n° 173.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-
aout-2016/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-aout-2016/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-aout-2016/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lettre-du-prelat-aout-2016/

	Lettre du Prélat (août 2016)

