
opusdei.org

Les Fioretti du Pape
François en février

Sur quelle chaîne est-ce qu'on
écoute Jésus ? Dans l'Évangile,
nous dit le Pape.

02/03/2015

Les fioretti du pape François au
cours du mois de février

Quel est ton rapport avec tes
employés ? Les paies-tu au noir ?

A Sainte-Marthe, le 20 février
2015 :



« Le vrai jeûne est de faire tomber les
chaînes injustes, délier les attaches
du joug, rendre la liberté aux
opprimés, briser tous les jougs. C'est
celui-là, le vrai jeûne, le jeûne qui
n'est pas seulement extérieur, une
observance extérieure, mais un
jeûne qui vient du cœur. […] Sur les
Tables de la loi, il y a la loi sur Dieu et
la loi sur le prochain et tous deux
vont ensemble. Je ne peux pas dire :
'J'accomplis les trois premiers
commandements… et les autres, plus
ou moins.' Non, si tu fais ceci, tu ne
peux pas faire cela et si tu fais cela,
tu dois faire ceci. Ils sont unis :
l'amour pour Dieu et l'amour du
prochain sont une unité et si tu veux
faire une pénitence qui soit réelle et
non formelle, tu dois la faire devant
Dieu et avec ton frère, avec ton
prochain.On peut avoir la foi, mais —
comme le dit l'apôtre Jacques— 'sans
œuvres, la foi est comme morte'. A
quoi cela sert-il ? Ainsi, si une
personne assiste à la messe tous les



dimanches et communie, on peut lui
poser les questions suivantes : 'Quel
est ton rapport avec tes employés ?
Les paies-tu au noir ? Leur paies-tu
un juste salaire ? Leur verses-tu une
contribution pour leur pension ?
Pour leur assurer les soins de santé ?
Combien sont les hommes et les
femmes de foi, qui ont la foi mais qui
ne partagent pas les Tables de la loi :
'Oui, je fais cela' — Mais, donnes-tu
l'aumône ? —Oui, j'envoie toujours
un chèque à l'Église — Ah, d'accord.
Mais avec ton Église, chez toi, avec
ceux qui dépendent de toi —que ce
soit tes enfants, tes grands-parents,
tes employés— es-tu généreux ? Es-tu
juste ? Tu ne peux pas faire d'offres à
l'Église pour camoufler l'injustice
que tu accomplis avec tes employés.
C'est un péché très grave : c'est
utiliser Dieu pour masquer l'injustice
».

« Celui qui ne rend pas justice aux
personnes qui dépendent de lui n'est



pas un bon chrétien ». Ni « celui qui
ne se dépouille pas de quelque chose
qui lui est nécessaire pour le donner
à quelqu'un qui en a besoin ».

Est-ce que je pleure ? Le pape
pleure-t-il ? Les cardinaux
pleurent-ils ?

Homélie du 18, février 2015,
mercredi des Cendres :

« Revenir au Seigneur 'de tout son
cœur' signifie entreprendre le
chemin d'une conversion non pas
superficielle et transitoire, mais
plutôt d'un itinéraire spirituel dans le
lieu le plus intime de notre personne.
Le cœur, en effet, est le siège de nos
sentiments, le centre où mûrissent
nos choix, nos comportements.

Ce 'Revenez à moi de tout votre
cœur' [Jl, 2] n'implique pas
seulement les individus, mais s'étend
à la communauté entière, c'est une
convocation adressée à tous :



'Réunissez le peuple, tenez une
assemblée sainte, rassemblez les
anciens, réunissez petits enfants et
nourrissons ! Que le jeune époux
sorte de sa maison, que la jeune
mariée quitte sa chambre !' (Jl 2, 16).

Le prophète s'arrête en particulier
sur la prière des prêtres, en faisant
observer qu'elle doit être
accompagnée de larmes. Cela nous
fera du bien, à tous […], au début de
ce Carême, de demander le don des
larmes, afin de rendre notre prière et
notre chemin de conversion toujours
plus authentiques et sans hypocrisie.
Cela nous fera du bien de nous
demander : 'Est-ce que je pleure ? Le
pape pleure-t-il ? Les cardinaux
pleurent-ils ? Les évêques pleurent-
ils ? Les consacrés pleurent-ils ? Les
prêtres pleurent-ils ? Les pleurs font-
ils partie de nos prières ?' […] Dans le
passage de Matthieu hypocrites' (Mt
6,1ss), Jésus relit les trois œuvres de
piété prévues par la loi de Moïse :



l'aumône, la prière et le jeûne. Au fil
du temps, ces prescriptions avaient
été attaquées par la rouille du
formalisme extérieur, ou même
s'étaient transformées en un signe de
supériorité sociale. Jésus met en
évidence une tentation commune
dans ces trois œuvres, qui peut se
résumer dans l'hypocrisie (il la
nomme bien à trois reprises): 'Ce que
vous faites pour devenir des justes,
évitez de l'accomplir devant les
hommes pour vous faire
remarquer… Quand tu fais l'aumône,
ne fais pas sonner la trompette
devant toi, comme les hypocrites…
Quand vous priez, ne soyez pas
comme les hypocrites : ils aiment à se
tenir debout… pour bien se montrer
aux hommes… Et quand vous jeûnez,
ne prenez pas un air abattu, comme
les hypocrites' (Mt 6,1.2.5.16). Vous
savez, frères, que les hypocrites ne
savent pas pleurer ; ils ont oublié
comment on pleure ; ils ne
demandent pas le don des larmes. »



Jésus ne se tient pas à une distance
de sécurité et n'agit pas par
délégation

Angelus du 15 février 2015 :

« L'épisode de la guérison du lépreux
se déroule en trois brefs passages :
l'invocation du malade, la réponse de
Jésus et les conséquences de la
guérison prodigieuse. Le lépreux
supplie Jésus 'à genoux' en lui
disant : 'Si tu veux, tu peux me
purifier' (Mc 1,40). À cette prière
humble et confiante, Jésus réagit par
une attitude profonde de son âme : la
compassion. Et 'compassion' est un
mot très profond : compassion
signifie 'pâtir avec l'autre'. Le cœur
du Christ manifeste la compassion
paternelle de Dieu pour cet homme
qui s'est approché de lui et l'a touché.
Et ce détail est très important. Jésus
'étendit la main, le toucha… À
l'instant même, la lèpre le quitta et il
fut purifié' (v. 41). La miséricorde de



Dieu surmonte toutes les barrières et
la main de Jésus touche le lépreux. Il
ne se tient pas à une distance de
sécurité et n'agit pas par délégation,
mais il s'expose directement à la
contagion de notre mal ; et c'est ainsi
que notre mal devient précisément le
lieu du contact : lui, Jésus, prend de
nous notre humanité malade et nous
prenons de lui son humanité saine et
guérissante. Cela se produit chaque
fois que nous recevons avec foi un
sacrement : le Seigneur Jésus nous
'touche' et nous donne sa grâce. Dans
ce cas-ci, nous pensons en particulier
au sacrement de la réconciliation,
qui nous guérit de la lèpre du péché.

Une fois encore, l'Évangile nous
montre ce que fait Dieu face à notre
mal : Dieu ne vient pas 'donner une
leçon',sur la souffrance ; il ne vient
pas non plus éliminer du monde la
souffrance et la mort ; il vient plutôt
prendre sur lui le poids de notre
condition humaine, pour le porter



jusqu'au bout, pour nous libérer de
manière radicale et définitive. Ainsi,
le Christ combat les maux et les
souffrances du monde : en s'en
chargeant et en étant vainqueur de
ceux-ci par la force de la miséricorde
de Dieu. »

Se retrousser les manches et ne
pas rester regarder passivement
la souffrance du monde

Aux nouveaux cardinaux, le 15
février 2015 :

« La route de l'Église, depuis le
Concile de Jérusalem, est toujours
celle de Jésus : celle de la miséricorde
et de l'intégration. Cela ne veut pas
dire sous-évaluer les dangers ou faire
entrer les loups dans le troupeau,
mais accueillir le fils prodigue
repenti ; guérir avec détermination
et courage les blessures du péché ; se
retrousser les manches et ne pas
rester regarder passivement la
souffrance du monde. La route de



l'Église est celle de ne condamner
personne éternellement; de répandre
la miséricorde de Dieu sur toutes les
personnes qui la demandent d'un
cœur sincère; la route de l'Église c'est
justement de sortir de son enceinte
pour aller chercher ceux qui sont
loin dans les 'périphéries' de
l'existence ; celle d'adopter
intégralement la logique de Dieu ; de
suivre le Maître qui dit : 'Ce ne sont
pas les gens en bonne santé qui ont
besoin du médecin, mais les malades.
Je ne suis pas venu appeler les justes
mais les pécheurs, pour qu'ils se
convertissent' (Lc 5, 31-32).

En guérissant le lépreux, Jésus ne
porte aucun dommage à qui est bien-
portant, au contraire, il le libère de la
peur ; il ne lui procure pas un danger
mais il lui donne un frère ; il ne
méprise pas la Loi mais il apprécie
l'homme, pour qui Dieu a inspiré la
Loi. En effet, Jésus libère les bien-
portants de la tentation du "frère-



aîné" (cf. Lc 15, 11-32) et du poids de
l'envie et des murmures des ouvriers
qui ont 'enduré le poids du jour et la
chaleur' (Mt 20, 1-16). »

« J'ai cinq enfants, comme j'ai cinq
doigts »

Audience générale du 11 février
2015:

« Les enfants sont un don, ils sont un
cadeau […] Chacun est unique et
irremplaçable et, en même temps,
nécessairement lié à ses racines. En
effet, être fils ou fille selon le dessein
de Dieu signifie porter en soi la
mémoire et l'espérance d'un amour
qui s'est réalisé précisément en
donnant la vie à un autre être
humain, original et nouveau. Et pour
les parents, chacun des enfants est
lui-même, est différent, est distinct.
[…] Ma maman disait de nous […] 'J'ai
cinq enfants'. Quand on lui
demandait : 'Lequel préfères-tu ?',
elle répondait : 'J'ai cinq enfants,



comme j'ai cinq doigts. Si on tape sur
celui-ci, j'ai mal ; si on tape sur cet
autre, j'ai mal. Ils me font mal tous
les cinq. Ce sont tous mes enfants,
mais tous différents comme les doigts
d'une main'. La famille, c'est comme
cela ! Les enfants sont différents,
mais ils sont tous des enfants.

On aime son enfant parce que c'est
son enfant, pas parce qu'il est beau
ou parce qu'il est comme ceci ou
comme cela. Non ! Parce que c'est
son enfant ! Non pas parce qu'il
pense comme moi ou qu'il incarne
mes désirs. Un enfant est un enfant :
une vie engendrée par nous, mais
destinée à lui, à son bien, au bien de
la famille, de la société, de toute
l'humanité.

C'est de là que vient aussi la
profondeur de l'expérience humaine
d'être fils ou fille, qui nous permet de
découvrir la dimension plus gratuite
de l'amour, qui n'a jamais finit de



nous étonner. C'est la beauté d'être
aimés en premier : les enfants sont
aimés avant d'arriver. […] Et cela,
c'est la gratuité, c'est l'amour ; ils sont
aimés avant leur naissance, comme
l'amour de Dieu qui nous aime
toujours en premier. Ils sont aimés
avant d'avoir fait quoi que ce soit
pour le mériter, avant de savoir
parler ou penser, et même carrément
avant de venir au monde ! Être
enfant est la condition fondamentale
pour connaître l'amour de Dieu, qui
est la source ultime de ce véritable
miracle. Dans l'âme de tous les
enfants, aussi vulnérables soient-ils,
Dieu dépose le sceau de cet amour,
qui est à la base de sa dignité
personnelle, une dignité que rien ni
personne ne pourra détruire. »

L'image de Dieu ne se trouve pas
sur un ordinateur

À Sainte-Marthe, le 10 février
2015 :



« Dans l'Évangile (Mc 7, 1-13), Jésus
rencontre des gens qui ont peur de se
mettre en chemin et qui s'adaptent à
une caricature de Dieu. Ces
personnes 'non-inquiètes' ont fait
taire l'inquiétude de leur cœur, elles
peignent Dieu avec des
commandements et elles oublient
Dieu... elles s'éloignent de Dieu, elles
ne marchent pas vers Dieu et quand
elles ont une insécurité, elles
inventent un autre commandement.
»

Celui qui se comporte de cette façon
accomplit un « chemin entre
parenthèses », un « chemin qui
n'avance pas, un chemin tranquille »,
avec cette injonction mensongère : «
Non, sois tranquille : accomplis tous
ces commandements et c'est cela,
Dieu. C'est cela le visage de Dieu[…]

Notre 'carte d'identité' se retrouve
dans le fait que les hommes aient été
créés 'à l'image, selon la



ressemblance de Dieu '. Mais alors, la
question que nous devons nous poser
est : comment puis-je connaître
l'image de Dieu ? Comment puis-je
savoir comment il est lui pour savoir
qui je suis moi ? Où puis-je trouver
l'image de Dieu ?' […] L'image de
Dieu ne se trouve « certainement pas
sur son ordinateur, ni dans les
encyclopédies ». Elle se cherche « en
se mettant en chemin » avec « cette
inquiétude que Dieu Lui-même a
mise dans le cœur [de l'homme] et
qui le pousse à avancer pour Le
chercher ».

« Celui qui ne se met pas en chemin
ne connaîtra jamais l'image de Dieu,
il ne trouvera jamais le visage de
Dieu. Les chrétiens assis, les
chrétiens tranquilles ne connaîtront
pas le visage de Dieu. Ils disent :
'Dieu est comme ceci, comme cela…',
mais ils ne Le connaissent pas. […]



« Se mettre en chemin, c'est laisser
Dieu ou la vie nous mettre à
l'épreuve, se mettre en chemin, c'est
prendre un risque ». Mais cet appel
est inscrit dans le cœur de l'homme
depuis sa création : « Mets-toi en
chemin et tu auras connaissance de
ton identité, parce que tu es l'image
de Dieu, tu es fait à la ressemblance
de Dieu. Mets-toi en chemin et
cherche Dieu. »

Il existe des non-citoyens : ils ne
sont pas seulement les
"anonymes" ; ils sont les "anti-
hommes"

À l'Assemblée plénière du Conseil
pontifical pour les laïcs, le 7
février 2015 :

Il semble vraiment que chaque ville,
même celle qui paraît la plus
prospère et ordinaire, ait la capacité
de générer en elle une obscure « anti-
ville ». Il semble qu'à côté des
citoyens il existe aussi des non-



citoyens : des personnes invisibles,
pauvres en moyens et en chaleur
humaine, qui habitent des « non-
lieux », qui vivent des « non-relations
». Il s'agit d'individus à qui personne
n'adresse un regard, une attention,
un intérêt. Ils ne sont pas seulement
les « anonymes » ; ils sont les « anti-
hommes ». Et cela est terrible.

En face de ces tristes scénarios nous
devons toujours nous rappeler que
Dieu n'a pas abandonné la ville ; Il
habite dans la ville. […] Oui, Dieu
continue à être présent, même dans
nos villes si frénétiques et distraites !
C'est pourquoi il ne faut jamais
s'abandonner au pessimisme et au
défaitisme, mais garder un regard de
foi sur la cité, un regard contemplatif
'qui découvre ce Dieu qui habite dans
ses maisons, dans ses rues, sur ses
places'. Et Dieu n'est jamais absent de
la ville parce qu'il n'est jamais absent
du cœur des hommes ! En fait, 'la
présence de Dieu accompagne la



recherche sincère que les personnes
et les groupes accomplissent pour
trouver appui et sens à leur vie'.
L'Église veut être au service de cette
recherche sincère présente dans tant
de cœurs et qui les rend ouverts à
Dieu. Les fidèles laïcs, spécialement,
sont appelés à sortir sans crainte
pour aller à la rencontre des hommes
de la ville : dans les activités
quotidiennes, dans le travail, seuls ou
en famille, avec la paroisse ou dans
les mouvements ecclésiaux dont ils
font partie, ils peuvent briser le mur
de l'anonymat et de l'indifférence qui
souvent règne souverainement dans
la ville. Il s'agit de trouver le courage
de faire le premier pas qui nous
rapproche des autres, pour être des
apôtres des quartiers.

[…]Dans la ville, il y a souvent un
terrain d'apostolat beaucoup plus
fertile que ce que nombre de
personnes imagine. C'est pourquoi il
est important de prendre soin de la



formation des laïcs : les éduquer à
avoir ce regard de foi, plein
d'espérance, qui sache voir la ville
avec les yeux de Dieu. Voir la ville
avec les yeux de Dieu. Les
encourager à vivre l'Évangile,
sachant que toute vie vécue
chrétiennement à toujours un grand
impact social. En même temps, il est
nécessaire d'alimenter en eux le
désir du témoignage, afin qu'ils
puissent donner aux autres avec
amour le don de la foi qu'ils ont reçu,
en accompagnant avec affection ceux
de leurs frères qui vivent les
premiers pas dans la vie de foi. En un
mot : les laïcs sont appelés à vivre un
rôle protagoniste humble dans
l'Église et à devenir ferment de vie
chrétienne pour toute la ville.

Il ne s'agit pas des Verts, mais des
'chrétiens'.

À Sainte-Marthe, le 9 février 2015 :



« Dieu œuvre, continue à œuvrer, et
nous pouvons nous demander
comment répondre à cette Création
de Dieu, qui est né de l'amour, parce
que Lui œuvre par amour. […] À la
'première Création' nous devons
répondre avec la responsabilité que
le Seigneur nous donne : la terre est
vôtre, faites qu'elle porte des fruits,
soumettez-la, et faites-la croître. […]
Nous aussi avons la responsabilité de
faire croître la terre, de faire croître
la Création, d'en prendre soin, de
tenir compte de ses lois. Nous
sommes au service de la Création,
nous n'en sommes pas les maîtres.
[…] Nous devons « la faire croître en
étant fidèles à ses lois. C'est donc la
première réponse à l'œuvre de Dieu :
faire en sorte de prendre soin de la
Création. […] Lorsque nous
entendons parler de réunions pour
réfléchir à la façon de préserver la
création, nous pouvons penser qu'il
s'agit d'une réunion 'des Verts'; mais
non, il ne s'agit pas des Verts, mais



des 'chrétiens'. C'est une attitude
chrétienne que de protéger la
Création, c'est notre réponse à la
première création de Dieu, c'est
notre responsabilité. Un chrétien qui
ne prend pas soin de la Création, qui
ne la fait pas croître, est un chrétien
qui n'attache pas d'importance au
travail de Dieu ».

Que les femmes n'aient pas
l'impression d'être hébergées

Aux participants à l'Assemblée
plénière du Conseil pontifical pour
la culture, le 7 février 2015 :

Il s'agit d'étudier des critères et des
modalités nouvelles afin que les
femmes n'aient pas l'impression
d'être hébergées, mais pleinement
participantes dans les divers
environnements de la vie sociale et
ecclésiale. L'Église est femme, c'est
une Église et non Un Église. Ceci est
un défi qu'on ne peut plus différer.
[…]



Depuis longtemps nous avons tourné
le dos, au moins dans les sociétés
occidentales, au modèle de la
subordination sociale de la femme à
l'homme, un modèle séculaire dont,
cependant, tous les effets négatifs
n'ont jamais été complètement
expurgés. Nous avons dépassé aussi
un second modèle, celui de la pure et
simple parité, appliquée
mécaniquement, et celle de l'égalité
absolue. Il s'est constitué ainsi un
nouveau paradigme, celui de la
réciprocité dans l'équivalence et
dans la différence. Donc, la relation
homme-femme devrait reconnaître
que l'un et l'autre sont nécessaires,
car ils possèdent, oui, une nature
identique, mais avec des modalités
propres. L'une est nécessaire à
l'autre et vice-versa, afin que
s'accomplisse vraiment la plénitude
de la personne. […]

Vous les femmes vous savez incarner
le côté tendre de Dieu, sa



miséricorde, qui se traduit en
disponibilité à donner du temps
plutôt que d'occuper de l'espace, à
accueillir au lieu d'exclure. En ce
sens, j'ai plaisir à décrire la
dimension féminine de l'Église
comme le sein accueillant qui
régénère la vie. […] Je suis convaincu
de l'urgence à offrir de l'espace aux
femmes dans la vie de l'Église et de
les accueillir, en tenant compte des
sensibilités culturelles et sociales
spécifiques et en bouleversement.
Par conséquent, il faut une présence
féminine plus répandue et incisive
dans les communautés, de sorte que
nous puissions voir beaucoup de
femmes engagées dans des
responsabilités pastorales, dans
l'accompagnement des personnes,
familles, et groupes, ainsi que dans la
réflexion théologique. »

Dieu pardonne toujours. Les
hommes pardonnent parfois. La
terre ne pardonne jamais ! Protéger



la sœur terre, la mère terre, afin
qu'elle ne réponde pas par la
destruction » (Discours à la FAO, 20
nov. 2014).

Face aux biens de la terre nous
sommes appelés à « ne jamais perdre
de vue ni l'origine, ni la finalité de
tels biens, de façon à réaliser un
monde juste et solidaire », dit la
doctrine sociale de l'Église
(Compendium de la Doctrine Sociale
de l'Église, 174). La terre nous a été
confiée afin que qu'elle soit pour
nous une mère, capable de donner à
chacun tout ce qui lui est nécessaire
pour vivre. Un jour j'ai entendu une
jolie chose: la Terre n'est pas un
héritage que nous avons reçu de nos
parents, mais un prêt que nous font
nos enfants, pour que nous en soyons
les gardiens et la fassions tourner
avant de la leur rendre. La terre est
généreuse et ne fait manquer de rien
à ceux qui veillent sur elle. La terre,
qui est la mère de tous, demande



respect et non violence ou pire
encore arrogance de patrons. Nous
devons la redonner à nos enfants,
plus belle qu'avant, soignée, car c'est
un prêt qu'ils nous ont fait. Être des
gardiens de la terre n'est pas une
attitude exclusive des chrétiens, cela
concerne tout le monde. […] Je
voudrais demander à tous ceux qui
occupent des rôles de responsabilité
dans le domaine économique,
politique ou social, à tous les
hommes et à toutes les femmes de
bonne volonté: nous sommes des
'gardiens' de la création, du dessein
de Dieu inscrit dans la nature, des
gardiens de l'autre, de
l'environnement ; ne permettons pas
que des signes de destruction et de
mort accompagnent la marche de
notre monde ! Mais pour 'garder'
nous devons aussi avoir soin de
nous-mêmes! [...] Nous ne devons pas
avoir peur de la bonté, et même pas
non plus de la tendresse ! ». Prendre
soin de la terre demande non



seulement bonté, mais aussi
tendresse.

Sur quelle chaîne est-ce qu'on
écoute Jésus ?

Aux paroissiens de Saint-Michel-
Archange, à Pietralata, le 8 février
2015 :

« Est-ce que je me laisse enseigner
par Jésus ou est-ce que je sais tout ?
Est-ce que j'écoute Jésus ou est-ce que
j'écoute plutôt autre chose… les
bavardages, les médisances ? »

« Sur quelle chaîne est-ce qu'on
écoute Jésus ? Dans l'Évangile. […]
Là, Jésus me parle, m'enseigne. C'est
la parole de Jésus. […] Le diable fait
une montagne à partir de sottises, et
si l'on n'y prend pas garde, les
inimitiés continuent et détruisent.
[…] Laissez-vous guérir par Jésus,le
seul qui chasse les démons. Chacun
d'entre nous a des blessures : des
blessures spirituelles, des péchés, des



inimitiés, de la jalousie. Peut-être que
nous ne voulons pas saluer certaines
personnes. . […] C'est triste lorsque
des membres de la même famille ne
se parlent plus pour une stupidité…
[…] Est-ce que je me laisse enseigner
par Jésus ou est-ce que je sais tout ?
Est-ce que j'écoute Jésus ou est-ce que
je préfère écouter n'importe quoi
d'autre comme les commérages des
gens, ou des histoires… […] Écouter
Jésus. Écouter la prédication de
Jésus. 'Et comment puis-je faire cela,
père ? Sur quelle chaîne parle-t-il ? Il
te parle dans l'Évangile! Et ceci est
une habitude que nous n'avons pas
encore : aller chercher la parole de
Jésus dans l'Évangile. Avoir toujours
un Évangile avec nous, un petit
évangile, ou en tenir un dans la
main. Cinq minutes, dix minutes.
Quand je suis en voyage, ou quand je
dois attendre… je prends l'Évangile
qui est dans ma poche ou dans mon
sac et je me mets à lire quelque
chose ; ou bien à la maison. Et Jésus



me parle, prêche pour moi. C'est la
Parole de Jésus. Nous devons nous
habituer à écouter la Parole de Jésus,
à écouter la parole de Jésus dans
l'Évangile. Lire un passage, penser
un peu à ce qu'il dit, ce qu'il me dit à
moi personnellement. Si je ne sens
pas qu'il me parle, je passe à un
autre. Mais avoir ce contact
quotidien avec l'Évangile, prier avec
l'Évangile; Jésus peut ainsi
m'enseigner, peut me dire avec
l'Évangile ce qu'il veut me dire. Je
connais des gens qui en ont toujours
un avec eux. Lorsqu'ils ont un peu de
temps, ils l'ouvrent et trouvent
toujours dedans le bon mot qui va
avec le moment qu'ils sont en train
de vivre. Ceci est la première chose
que je tiens à vous dire : laissez le
Seigneur vous prêcher sa parole.
Écoutez le Seigneur.

Et Jésus guérissait : laissez-vous
guérir par Jésus. Nous avons tous des
blessures : blessures spirituelles,



péchés, hostilités, jalousies; peut-être
ne saluons-nous pas quelqu'un : « Ah
il m'a fait ceci, je ne le salue plus ».
[…] Chacun de nous a des blessures;
et pas qu'une mais deux, trois,
quatre, vingt. Chacun sait ! Que Jésus
guérisse ces blessures. Mais pour
cela, pour le faire venir, il faut ouvrir
son cœur. Et comment ouvrir son
cœur ? En priant. 'Mais, Seigneur, je
ne peux pas avec ces gens-là, je les
déteste, ils m'ont fait ci, m'ont fait
ça…'. Guéris cette plaie, Seigneur Si
nous demandons à Jésus cette grâce,
Il le fera. Laissez-vous guérir par
Jésus. Laissez Jésus vous guérir.

Jean finit sa vie suite au caprice
d'une danseuse et à la haine
vengeresse d'une adultère

« Sur la route de Jean [Baptiste] est
apparue […] l'obscurité d'une vie
brûlée dans l'erreur. Et cela a été une
croix pour lui. […] Jean-Baptiste se
prête à la requête d'un roi, qui avait



plaisir à l'entendre, qui avait plaisir à
vivre une vie adultère», et «il était
presque devenu un prédicateur de
cour, de ce roi perplexe». Mais «il
s'humiliait» parce qu'il «pensait
convertir cet homme».

Jean finit ainsi sa vie «sous l'autorité
d'un roi médiocre, ivrogne et
corrompu, suite au caprice d'une
danseuse et à la haine vengeresse
d'une adultère». Ainsi «finit l'homme
le plus grand né d'une femme. […] Je
pense […] aux martyrs de notre
époque, à ces hommes et ces femmes,
à ces enfants qui sont persécutés,
haïs, chassés de leur maisons,
torturés, massacrés. […] Nos martyrs,
qui finissent leur vie sous l'autorité
corrompue de personnes qui
haïssent Jésus-Christ». […] Moi aussi
j'aurai une fin. Nous finirons tous.
Personne n'a une vie 'achetée'. Nous
aussi, bon gré mal gré, nous
avançons sur la route de
l'anéantissement existentiel de la vie



[…] Que cet anéantissement
ressemble le plus possible à Jésus
Christ, à son anéantissement».

Quand elle oublie sa mission,
l'Église glisse lentement vers une
ONG

La véritable « mission de l'Église est
de guérir les blessures du cœur,
ouvrir les portes, libérer, dire que
Dieu est bon, pardonne tout, est père,
Dieu est tendre et nous attend
toujours ».

« Nous avons entendu que Jésus
appelle ses disciples » et les envoie «
apporter l'Évangile: c'est lui qui les
appelle (Mc 6, 7-13) […] L'Évangile est
ainsi si riche et si fort qu'il n'a pas
besoin de l'action de grandes
entreprises pour être annoncé ».
Parce que l'Évangile « doit être
annoncé dans la pauvreté, et le
véritable pasteur est celui qui va
comme Jésus: pauvre, annoncer
l'Évangile, avec ce pouvoir. […]



Les disciples racontent: 'Nous avons
fait cela et cela, et cela'... (Mc 6, 7-13)
Après les avoir écoutés, Jésus ferme
les yeux et dit: 'J'ai vu satan tomber
du ciel'. Une phrase qui révèle quelle
est « la guerre de l'Église: c'est vrai,
nous devons aider et créer des
organisations qui aident, parce que
le Seigneur nous donne des dons
pour cela. Mais quand nous oublions
cette mission, nous oublions la
pauvreté, nous oublions le zèle
apostolique et nous plaçons notre
espérance dans ces moyens, l'Église
glisse lentement vers une ONG et
devient une belle organisation:
puissante, mais non évangélique,
parce que manquent cet esprit, cette
pauvreté, cette force de guérison […]

Le profil de l'apôtre – qui annonce
dans la simplicité et la pauvreté
l'Évangile avec le seul véritable
pouvoir qui vient de Dieu – se
reconnaît en revanche dans
l'expression claire de Jésus aux



disciples rentrés heureux de la
mission: 'Nous sommes des
serviteurs inutiles' »

« Que commande-t-il de faire » aux
disciples, quel est son programme
pastoral? ». Simplement celui de «
soigner, guérir, élever, libérer,
chasser les démons: c'est un
programme simple , qui coïncide
avec la mission de l'Église: l'Église
qui guérit, qui soigne. […]C'est lui,
c'est l'Esprit Saint qui fait tout ».

Les pères qui contrôlent trop ne
laissent pas grandir leurs enfants

Audience publique du 4 février
2015 :

« Que le père soit présent dans la
famille. Qu'il soit proche de sa
femme pour tout partager, les joies et
les peines, les fatigues et les espoirs.
Et qu'il soit proche de ses enfants
pendant leur croissance : quand ils
jouent et quand ils s'engagent, quand



ils sont insouciants et quand ils sont
angoissés, quand ils s'expriment et
quand ils sont taciturnes, quand ils
osent et quand ils ont peur, quand ils
font un faux pas et quand ils
retrouvent leur chemin ; un père
présent, toujours. Dire présent ne
veut pas dire contrôleur ! Parce que
les pères qui contrôlent trop
détruisent leurs enfants, ils ne les
laissent pas grandir.

L'Évangile nous parle de
l'exemplarité de notre Père qui est
aux cieux, le seul, dit Jésus, qui
puisse être vraiment appelé « Père
bon » (cf. Mt 10,18). Tout le monde
connaît cette parabole extraordinaire
dite du 'fils prodigue' ou, mieux, du
'père miséricordieux', qui se trouve
dans l'Évangile de Luc au chapitre 15
(cf. Lc 15, 11-32). Quelle dignité et
quelle tendresse dans l'attente de ce
père qui se tient à la porte de sa
maison, attendant que son fils
revienne ! Les pères doivent être



patients. Si souvent, il n'y a rien
d'autre à faire qu'attendre ; prier et
attendre avec patience, douceur,
magnanimité, miséricorde.

Un bon père sait attendre et sait
pardonner, du fond du cœur. Bien
sûr, il sait aussi corriger avec
fermeté : ce n'est pas un père faible,
complaisant, sentimental. Le père
qui sait corriger sans humilier est le
même que celui qui sait protéger
sans se ménager. Une fois, dans une
réunion de mariage, j'ai entendu un
papa dire : 'Moi, parfois, je dois
frapper un peu mes enfants… mais
jamais sur le visage pour ne pas les
humilier'. Comme c'est beau ! Il a le
sens de la dignité. Il doit punir, il le
fait de manière juste, et il va de
l'avant.

Si donc il y a quelqu'un qui peut
expliquer jusqu'au fond la prière du
Notre Père, enseignée par Jésus, c'est
justement celui qui vit en premier la



paternité. Sans la grâce qui vient de
notre Père qui est aux cieux, les
pères perdent courage et
abandonnent le terrain. Mais les
enfants ont besoin de trouver un
père qui les attend quand ils
reviennent de leurs erreurs. Ils
feront tout pour ne pas l'admettre,
pour ne pas le faire voir, mais ils en
ont besoin ; et le fait de ne pas le
trouver creuse en eux des blessures
difficiles à cicatriser. »

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/les-fioretti-du-
pape-francois-en-fevrier/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-fevrier/
https://opusdei.org/fr-ci/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-fevrier/
https://opusdei.org/fr-ci/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-fevrier/

	Les Fioretti du Pape François en février

