
opusdei.org

Les défis de la
fidélité

La fidélité à une personne ou à
une vocation est un chemin où
les joies alternent avec les
moments d'obscurité et de
doute

27/08/2009

Quarante jours se sont écoulés
depuis la naissance de Jésus, et la
Sainte Famille se met en route pour
accomplir tout ce que la Loi de Moïse
prescrit : Tout garçon premier-né
sera consacré au Seigneur[1]. La
distance de Bethléem à Jérusalem



n'est pas grande, mais il fallait
plusieurs heures pour la parcourir à
dos de mulet. Une fois arrivés à la
capitale juive, Marie et Joseph se
dirigent vers le Temple. Avant d'y
entrer, ils ont accompli avec la plus
grande piété tous les rites de
purification ; ils ont aussi acheté,
dans une des échoppes toutes
proches, l'offrande prescrite pour les
personnes pauvres : une paire de
tourterelles ou deux pigeons. C'est
alors que, par les portes de Hulda et
les monumentaux couloirs
souterrains destinés aux pèlerins, ils
ont accédé à la vaste esplanade. Il
n'est pas difficile d'imaginer leur
émotion et leur recueillement tandis
qu'ils se dirigent vers le portique des
femmes.

Ce fut peut-être alors qu'un vieillard
s'est approché d'eux. Son visage
rayonne de joie. Syméon salue avec
affection Marie et Joseph et exprime
l'ardeur avec laquelle il avait attendu



ce moment : il est conscient que ses
jours touchent à leur fin, mais il sait
aussi — par une révélation de l'Esprit
Saint[2] — qu'il ne mourra pas sans
avoir vu le Rédempteur du monde.
En les voyant entrer, Dieu lui a fait
reconnaître en cet Enfant le Saint de
Dieu. Avec le soin logique que
requiert l'âge tendre de Jésus,
Syméon le prend dans ses bras et,
très ému, l'élève, dans sa prière : 
Maintenant, Souverain Maître, tu
peux, selon ta parole, laisser ton
serviteur s'en aller en paix ; car
mes yeux ont vu ton salut, que tu
as préparé à la face de tous les
peuples, lumière pour éclairer les
nations et gloire de ton peuple
Israël[3].

À la fin de sa prière, Syméon
s'adresse spécialement à Marie,
introduisant une note d'ombre dans
cette ambiance de lumière et de joie.
Il parle encore de la rédemption,
mais il ajoute que Jésus sera un signe



en butte à la contradiction afin que
se révèlent les pensées intimes de
bien des cœurs et il dit à la Sainte
Vierge : Toi-même, une épée te
transpercera l'âme ![4]. C'est la
première fois que quelqu'un
s'exprime de la sorte. Jusqu'alors,
l'annonce de l'archange saint
Gabriel, les révélations faites à
Joseph, les mots inspirés de sa
cousine Élisabeth et ceux des
bergers, avaient proclamé la joie
pour la naissance de Jésus, Sauveur
du monde. Syméon prophétise que
Marie portera dans sa vie la destinée
de son peuple et qu'elle jouera un
rôle de premier rang dans le salut.
Elle accompagnera son Fils, se
plaçant au centre de la contradiction
où le cœur des hommes se
manifestera pour ou contre Jésus.

Contempler : méditer dans la foi

Évidemment, la Vierge comprend
que la prophétie de Syméon ne



dément pas mais complète tout ce
que Dieu lui a fait progressivement
connaître. Son attitude, en ce
moment, est identique à celle que les
pages de l'Évangile montrent en
d'autres occasions : Elle conservait
avec soin toutes ces choses, les
méditant en son cœur[5]. La Vierge
médite les événements qui arrivent
autour d'elle ; elle y cherche la
volonté de Dieu, approfondit les
inquiétudes que Yahvé met dans son
âme, sans tomber dans la passivité à
l'égard de ce qui l'entoure. Tel est le
chemin pour être loyal envers le
Seigneur, comme Jean Paul II l'a
indiqué : « Marie a été fidèle avant
tout lorsque, avec amour, elle s'est
mise à chercher le sens profond du
plan de Dieu sur elle et sur le monde.
[…] Il n'y a pas de fidélité s'il n'y a
pas, à la racine, cette recherche
ardente, patiente et généreuse ; s'il
n'y a pas dans le cœur de l'homme
une question à laquelle seul Dieu



peut apporter une réponse, ou plutôt
dont Dieu seul est la réponse. »[6].

Cette recherche de la volonté divine
amène Marie à l'accueil, à
l'acceptation de ce qu'elle découvre.
Marie trouvera tout au long de sa vie
de nombreuses occasions où elle
pourra dire « qu'il en soit ainsi, je
suis prête, j'accepte »[7]. Moment
crucial de la fidélité, où
probablement elle remarquait qu'elle
n'était pas capable de comprendre en
profondeur le dessein de Dieu ni
comment il serait mené à bien ; et,
cependant, il apparaît clairement
qu'elle veut que le vouloir divin
s'accomplisse. Ce sont des
événements où Marie accepte le
mystère, en lui accordant une place
dans son âme, « non avec la
résignation de quelqu'un qui capitule
devant une énigme ou une absurdité,
mais avec la disponibilité de
quelqu'un qui s'ouvre pour être
habité par quelque chose — ou plutôt



par quelqu'un — qui est plus grand
que son cœur »[8].

Sous le regard attentif de la Vierge, 
Jésus croissait en sagesse, en taille
et en grâce devant Dieu et devant
les hommes[9]; lorsque les années
de la vie publique du Seigneur sont
arrivées, elle remarque comment la
prophétie de Syméon était en train
de s'accomplir : Cet enfant doit
amener la chute et le relèvement
d'un grand nombre en Israël ; il
doit être un signe en butte à la
contradiction[10]. Ce furent des
années où la fidélité de Marie
s'exprimait par le fait de « vivre en
accord avec ce que l'on croit ; ajuster
sa vie à l'objet de son adhésion ;
accepter les incompréhensions, les
persécutions, plutôt que de
permettre qu'il y ait rupture entre ce
que l'on vit et ce que l'on croit. C'est
cela la cohérence. Peut-être sommes-
nous là au cœur de la fidélité. Mais
toute fidélité doit passer par une



épreuve très exigeante : la durée »,
c'est-à-dire, la constance. « Il est
facile d'être cohérent un jour, ou
quelques jours. Il est difficile et
important de l'être toute la vie. Il est
facile d'être cohérent à l'heure de
l'exaltation ; il est difficile de l'être à
l'heure de l'épreuve. Seule peut être
dite fidèle une cohérence qui dure
toute la vie. »[11].

C'est ce que la Vierge fit : toujours
loyale, plus encore à l'heure des
tribulations. Elle est là, au moment
suprême de la Croix, accompagnée
d'un petit groupe de femmes et de
l'apôtre Jean. La terre s'est couverte
de ténèbres. Jésus, cloué au bois de la
Croix, en proie à une immense
douleur physique et morale, lance au
ciel une prière qui allie la souffrance
personnelle à une confiance radicale
en son Père : Élôï, Élôï, lema
sabachthani, ce qui se traduit :
Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi
m'as-tu abandonné ?[12]. C'est le



début du Psaume 22 qui culmine en
un acte d'abandon : Tous les
lointains de la terre se
souviendront et reviendront vers
Yahvé[13].

Quelles étaient les pensées de notre
Mère en entendant le cri de son Fils ?
Pendant des années, elle avait médité
ce que le Seigneur attendait d'elle ;
maintenant, en voyant son Fils sur la
Croix, abandonné par presque tout le
monde, la Vierge se rappelait les
propos de Syméon : un glaive
transperçait son âme. Elle souffrait
de façon singulière de l'injustice qui
se perpétrait ; et, cependant, dans
l'obscurité de la Croix, sa foi mettait
devant ses yeux la réalité du
Mystère : le rachat de tous les
hommes, de chaque homme, était en
train de se réaliser.

Les propos de Jésus, pleins de
confiance, lui faisaient comprendre
sous un éclairage nouveau que son



affliction l'associait encore plus
intimement à la Rédemption. Du
haut du gibet, au moment même de
sa mort, Jésus croise son regard avec
celui de sa Mère. Il la trouvait à ses
côtés, en union d'intentions et de
sacrifice. Ainsi, « le fiat de Marie à
l'Annonciation trouve sa plénitude
dans le fiat silencieux qu'elle redit au
pied de la croix. Être fidèle, c'est ne
pas trahir dans les ténèbres ce que
l'on a accepté en public. »[14]. Par sa
réponse quotidienne, la Vierge s'était
préparée à cet instant. Elle savait
que, par son don sans condition le
jour de l'Annonciation, elle avait
aussi embrassé d'une certaine
manière ces événements auxquels
elle participe maintenant avec une
totale liberté intérieure : « Sa douleur
forme un tout avec celle de son Fils.
C'est une douleur pleine de foi et
d'amour. La Vierge sur le Calvaire
participe à la puissance salvifique de
la souffrance du Christ, unissant son 
fiat, son oui, à celui de son Fils. »[15]. 



Marie reste fidèle et offre à son
Fils un baume de tendresse,
d'union, de fidélité ; un oui à la
volonté divine[16]; Et c'est sous la
protection de cette fidélité que le
Seigneur place saint Jean et, avec lui,
l'Église de tous les temps : Voici ta
mère.[17].

Fidélité : répondre à partir de la
foi

Fidélité : recherche, accueil,
cohérence, constance… La vie de
Marie apparaît comme la réponse de
la foi aux situations les plus variées.
Une telle réponse est possible parce
que Marie était émue en recevant les
messages de Dieu et qu'elle y
méditait. C'est ainsi que le Seigneur
lui-même le laisse entendre lorsque,
devant l'éloge d'une femme
enthousiaste, il précise le vrai motif
pour lequel sa Mère mérite d'être
louée : Heureux plutôt ceux qui
écoutent la parole de Dieu et



l'observent ![18]. C'est l'une des
leçons les plus importantes sur
Marie : la fidélité ne s'improvise pas,
elle se cultive jour après jour ; on
n'apprend pas à être fidèle
spontanément. Il est vrai que la vertu
de fidélité est une disposition qui
naît de la ferme résolution de
répondre à l'appel personnel et qui
prépare à accueillir le projet de
Dieu ; mais une telle décision
requiert que chacun soit
constamment cohérent.

La persévérance exigée par la fidélité
n'est en aucun cas de l'inertie ou de
la monotonie. La vie se déroule dans
une succession ininterrompue
d'impressions, de pensées et d'actes ;
notre intelligence, notre volonté et
notre affectivité passent de certains
contenus à d'autres et l'expérience
montre qu'il est impossible de
maintenir pendant longtemps les
puissances humaines concentrées
sur un unique objet. C'est pourquoi il



n'est pas possible de parler d'unité de
vie si on ne saisit pas que, quels que
soient les événements, l'homme a la
capacité d'établir une hiérarchie ; de
méditer et d'apprécier quels sont les
épisodes décisifs, afin d'être cohérent
avec l'itinéraire de vie qu'il a choisi.
Dans le cas contraire, il ne pourra
que se concentrer sur les expériences
du moment et il tombera dans la
superficialité et l'inconstance.
Comme saint Paul le dit, tout m'est
permis ; mais tout n'est pas
profitable. Tout m'est permis ;
mais je ne me laisserai, moi,
dominer par rien[19].

Le chrétien discerne les événements
à la lumière de la foi ; par elle, il
évalue ceux qui sont
authentiquement significatifs, il
accueille le message qu'ils lui livrent
et en fait des points de repère pour
ses actions. Les faits ou les situations
ne sont pas jugés en fonction de leur 
actualité, mais en tenant compte de



leur qualité. La personne fidèle se
laisse guider par la signification 
authentique qu'un événement a eue
dans sa vie ; si bien que les réalités
vraiment fondamentales — par
exemple, l'amour de Dieu, la filiation
divine, la certitude de la vocation, la
proximité du Christ dans les
sacrements — se reconnaissent dans
l'histoire personnelle comme
quelque chose d'effectif, qui guide la
conduite et est source d'attitudes
fermes. Saint Josémaria nous
rappelle que c'est le propre de la
frivolité, au contraire, que de
changer capricieusement l'objet de
ses amours.[20]. Et en une autre
occasion, il développait davantage
cette idée en s'inspirant de l'étoile
qui a guidé les mages: La vocation
vient en premier lieu. C'est l'étoile
qui a commencé à luire pour nous
orienter sur notre chemin
d'amour de Dieu. Il ne serait donc
pas logique de douter si, parfois, à
certains moments de notre vie



intérieure, presque toujours par
notre faute, il arrivait, comme
dans le voyage des Mages, que
l'Etoile disparaisse. Alors que
nous connaissons déjà la
splendeur divine de notre vocation
et que nous sommes persuadés de
son caractère définitif, il se peut
que la poussière que nous
soulevons en marchant — nos
misères — forme un nuage opaque,
qui empêche le passage de la
lumière.[21].

Quand il nous arrive quelque chose
de semblable, nous devons nous
souvenir de ces moments décisifs de
notre vie, durant lesquels nous avons
vu que Dieu nous appelait et où nous
avons pris des décisions généreuses
qui nous engagent.

De cette façon, la mémoire joue un
rôle d'une importance capitale dans
la fidélité, puisqu'elle évoque les 
magnalia Dei, les grandes choses que



Dieu a faites dans la vie ; et l'histoire
personnelle devient le lieu d'un
dialogue avec le Seigneur : c'est un
stimulant de plus pour être cohérent,
fidèle. saint Josémaria voit en cette
vertu la réalisation accomplie de
l'engagement de la liberté humaine,
qui aspire aux dons les plus élevés ;
une liberté qui se donne avec éclat et
un discernement complet : un don
continu : un amour, une libéralité, un
dépouillement qui demeure, et pas
simplement le résultat de l'inertie .
C'est ce qui se voit dans la vie de
Marie ou dans l'histoire du Peuple
d'Israel : Souviens-toi de cela,
Jacob, et toi Israël, car tu es mon
serviteur. Je t'ai modelé, tu es pour
moi un serviteur, Israël, je ne
t'oublierai pas. J'ai dissipé tes
crimes comme un nuage et tes
péchés comme une nuée ; reviens à
moi, car je t'ai racheté[22]. Se
rappeler la bonté du Seigneur —
dans le cosmos et chez chaque
personne — incite à la loyauté.



Sur ce fondement, les lumières et les
grâces que Dieu dépose dans notre
âme — lorsque nous recevons les
sacrements, dans la prière et les
moyens de formation, mais aussi lors
des réunions de famille ou dans le
travail — offrent des solutions et des
applications concrètes pour être
fidèle dans la vie ordinaire : des
étincelles avec lesquelles l'âme affine
dans la piété et s'améliore dans la
fraternité ; des étincelles qui donnent
un élan au travail apostolique et font
que le travail professionnel soit
accompli avec enthousiasme et esprit
de service. En étant dociles aux
pensées, aux décisions et aux actes
d'amour que l'Esprit Saint suscite en
nous, nous progressons en fidélité et
nous collaborons à la réalisation des
plans divins, même à notre insu.

Comme elle est féconde la foi qui
intériorise les événements de notre
propre histoire ! Personne n'est seul :
nous dépendons tous de la grâce de



Dieu et des autres. Et la vocation
chrétienne nous place face à la
responsabilité de conduire un grand
nombre à son amour. Face à des
situations qui peuvent être plus
difficiles ou dont il n'arrive pas à
comprendre le sens — des rapports
familiaux compliqués, des ennuis de
santé, une période d'aridité
intérieure, des difficultés dans le
travail —, l'homme cherche et
accueille la Volonté du Seigneur : Si
nous accueillons le bonheur
comme un don de Dieu, comment
ne pas accepter de même le
malheur ?[23], dit la Sagesse divine
par la bouche de Job.

Alors on ne considère plus les
tentations comme quelque chose
d'isolé ou d'incompatible avec les
motions ou les décisions qu'on a
reconnues dans le passé comme
inspirés par Dieu : elles entrent dans
le plan divin du salut.



J.J. Marcos

---------------------------------------

[1] Lc 2, 23.

[2] Cfr. Lc 2, 26.

[3] Lc 2, 29-32.

[4] Cfr. Lc 2, 34-35.

[5] Lc 2, 19; cfr. Lc 2, 51.

[6] Jean Paul II, Homélie prononcée
en la Cathédrale Métropolitaine de
Mexico, 26 janvier 1979.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Lc 2, 52.

[10] Lc 2, 34.

[11] Jean Paul II, Homélie prononcée
en la Cathédrale Métropolitaine de
Mexico, 26 janvier 1979.



[12] Mc 15, 34.

[13] Ps 22 (21), 28.

[14] Jean Paul II, Homélie prononcée
en la Cathédrale Métropolitaine de
Mexico, 26 janvier 1979.

[15] Benoît XVI, Allocution à
l'occasion de l'Angélus, 17 septembre
2006.

[16] Chemin de Croix, IVe station.

[17] Jn 19, 27.

[18] Lc 11, 28.

[19] 1 Co 6, 12.

[20] Quand le Christ passe, n. 75..

[21] Quand le Christ passe, n. 34.

[22] Is 44, 21-22

[23] Jb 2, 10.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/les-defis-de-la-
fidelite/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/les-defis-de-la-fidelite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/les-defis-de-la-fidelite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/les-defis-de-la-fidelite/

	Les défis de la fidélité

