
opusdei.org

Les Béatitudes (3) : le
haut-parleur de Dieu

« Bienheureux ceux qui
pleurent, ils seront consolés ».
La souffrance peut être une
expérience qui nous permet
d’accueillir Dieu. Troisième
texte sur les Béatitudes,
proposé par le Pape François
s'adressant plus spécialement à
la jeunesse.

12/12/2016

Voilà un Maitre qui n’était pas
comme les autres. Les centaines de
personnes qui se trouvaient sur les



pentes de la colline écoutaient avec
étonnement sa prédication, faite de
mots nouveaux. Il avait appelé 
heureux les pauvres et leur avait
promis le Royaume des Cieux.

Pour que la première béatitude
pénètre profondément dans les
cœurs, le Seigneur a dû
probablement faire une pause avant
d’annoncer la seconde. Il dit alors : «
Heureux ceux qui pleurent, car ils
seront consolés »[1].

En entendant ces paroles, beaucoup
ont dû lever la tête. Ils n’étaient pas
heureux, et c’est pourquoi ils avaient
quitté leur maison et leur village et
avaient marché pendant plusieurs
jours à la recherche de ce Rabbi qui
enflammait les cœurs. Ils voulaient
être guéris d’une maladie, sortir
d’une situation injuste, changer de
vie ou retrouver l’espérance en Dieu.

Mais, pleurer ? Comment le Seigneur
peut-il désirer que nous pleurions,



que nous souffrions? Quel est le
Sauveur qui promet des larmes à ses
disciples ?

Surpris, ils ont dû méditer les paroles
du Maitre. Après s’être adressé aux
pauvres, le Seigneur indique
maintenant un chemin à ceux qui
pleurent. C’est un Messie qui ne parle
pas seulement aux riches, ni à ceux
qui ont beaucoup de talents, ni à
ceux à qui tout sourit dans la vie. Le
message de ce Maitre est pour tous :
qui n’a pas pleuré un jour ? Qui peut
penser qu’il sera épargné de la
tristesse, le découragement ou la
souffrance ?

Le haut-parleur de Dieu

Pourquoi aurions-nous besoin de
Dieu ? C’est une question qui peut
surgir à certains moments de notre
existence. Ce sont des périodes où
nous sommes accaparés par d’autres
occupations plus intéressantes ou
plus urgentes. Notre tête et notre



cœur sont ailleurs, et la relation avec
le Seigneur apparait comme une
contrainte, pleine de règles et
d’engagements (aller à la messe le
dimanche, par exemple), qui ne nous
apporte rien. C’est inutile.

Car, lorsque nous naviguons sur
l’océan de la vie sans rencontrer de
tempêtes, la sensation d’être les
capitaines de notre propre bateau
peut nous conduire à douter même
de Dieu. Cependant, il suffit de peu
de choses pour que nous
comprenions que le navire que nous
conduisons est très fragile. Une
maladie, des problèmes en famille,
un amour déçu ou l’impression d’un
vide intérieur sont des expériences
capables de jeter une ombre sur tout
ce qui nous entoure.

L’écrivain C.S.Lewis interprétait ces
moments de souffrance –physique ou
intérieure – comme un appel
puissant de Dieu. "Dieu murmure



dans nos plaisirs, disait-il, parle à
notre conscience, mais crie dans
notre souffrance ; la souffrance est
son haut-parleur pour réveiller un
monde sourd"[2].

En effet, Dieu nous accompagne
toujours et ses conseils nous
parviennent comme dans un
murmure, dans la vie quotidienne. Il
n’impose pas, mais propose. C’est
pourquoi il n’est pas étonnant que le
bruit intérieur, les soucis ou les
intérêts qui occupent notre esprit,
parviennent à étouffer Sa voix. Nous
oublions tout simplement le Seigneur
et nous le reléguons au fond de nous.
Nous devenons sourds. Et pourtant,
bien que Dieu ne désire ni ne
provoque notre souffrance, il revient
pour nous accompagner au moment
de l’épreuve, car il ne nous
abandonne jamais.

Les souffrances qui surviennent dans
la vie peuvent être provoquées par



une situation objective : décès d’un
proche, période de difficulté
financière ou professionnelle,
maladie, etc...Nous nous trouvons
face à des problèmes dont la solution
n’est pas totalement entre nos
mains.Dans ces moments-là, Marie-
Madeleine, l’un des nombreux
personnages de l’Évangile que nous
voyons pleurer –comme le fit Jésus
lui-même, la Sainte Vierge, saint
Pierre ou saint Paul – peut nous
donner l’exemple.

Deux jours après la crucifixion du
Seigneur, Marie se rend au tombeau
du Maitre pour oindre le corps avec
des aromates. Sa douleur n’est pas
un obstacle à son désir de servir
Jésus une dernière fois. Que de
souvenirs ont dû lui revenir en
mémoire ce matin-là, tandis qu’elle
allait seule à travers les rues de
Jérusalem ! Mais en arrivant au
sépulcre et en découvrant qu’il est
vide, Marie-Madeleine est effondrée.



Il ne lui reste même plus la
consolation de voir le corps du
Seigneur : on lui a tout pris. Elle a dû
à plusieurs reprises poser à Dieu
cette question : Pourquoi ? Pourquoi ?

‟Femme, pourquoi pleures-tu ?”[3], lui
dit une voix. Elle, pensant que c’est le
jardinier, répond : ‟ Seigneur, si c’est
toi qui l’as enlevé, dis-moi où tu l’as
déposé, que j’aille le prendre ”. Cette
femme ne pouvait pas imaginer ce
qui s’était passé : Dieu seul connait le
pourquoi des événements qui
peuvent nous amener à désespérer. ‟
Marie !”, lui dit le Seigneur. ‟ 
Rabbouni ! Maitre ! ”, crie-t-elle dans
sa joie de le reconnaitre.

‟ Marie !”. En entendant cet appel,
les yeux de Marie-Madeleine
s’ouvrent à la vérité. Parfois, il suffit
que quelqu’un prononce notre nom
avec amour pour que la lumière
éclaire nos souffrances. Quand nous
ne voyons pas quel sens donner à



notre souffrance et que nous ne
savons plus que faire, il est bon
d’aller devant le Tabernacle, pour
laisser ce problème entre les mains
de Dieu et pour écouter le Seigneur
prononcer notre nom.

L’éléphant attaché au piquet

Pour celui qui désire rencontrer le
Seigneur dans sa vie ordinaire, il
n’est pas nécessaire d’attendre une
grande tragédie pour recevoir la
consolation de Dieu, mais les petites
déceptions, les découragements, les
peines ou les contrariétés de chaque
jour seront des occasions de
chercher son aide.

En réalité, l’accumulation des petites
misères personnelles devient source
de souffrance. Même si nous pensons
que nous n’avons rien fait de grave
dans la vie, notre cœur conserve le
souvenir de chaque blessure. D’une
manière mystérieuse, l’âme est
affaiblie par les péchés commis,



grands et petits. Et ainsi, arrive le
moment où nous nous sentons
épuisés, démotivés, où nous nous
sous-estimons sans raison. C’est alors
que nous sommes particulièrement
vulnérables, et il n’est pas bon que
nous restions longtemps dans la
tristesse, car la tristesse engendre le
péché, de sorte que lorsque nous
sommes mécontents, lassés de tout
ou abattus, nous pouvons commettre
de grandes sottises. "L’abîme appelle
l’abîme"[4], dit la Bible.

‟ Nous avons tous des ténèbres dans
nos vies –reconnait le Pape François-,
et même des moments où tout est
sombre, y compris dans notre propre
conscience, n’est-ce-pas ? Marcher
dans l’obscurité signifie être satisfait
de soi-même. Être convaincus que
nous n’avons pas besoin de salut.
Voilà les ténèbres ! ”[5].En effet,
comme le souligne le Pape, le danger
existe de nous résigner à notre
misère et de préférer l’amertume au



changement, parce que le
changement suppose de grandir, de
lutter, de mûrir. Nous pensons : ‟ Je
devrais travailler ”, ‟je devrais moins
tenir tête à mes parents et essayer de
les comprendre”, ‟ je devrais
renoncer à cette mauvaise
habitude”…mais souvent nous
n’allons pas au-delà du simple désir.

Autrefois, pour que les éléphants ne
puissent pas s’échapper des cirques,
on avait l’habitude de les attacher à
un pieu avec une grosse chaine.
L’énorme animal avait une force
extraordinaire et pouvait se libérer
en tirant simplement sur sa patte.
Pourquoi n’essayaient-ils pas de le
faire ? Parce qu’à peine étaient-ils
nés qu’on les enchainait à ce pieu, et
bien que petits, ils luttaient pour
s’échapper, mais perdaient vite
l’envie de continuer à tirer. Devenus
grands, et ignorant la force qu’ils
avaient acquise, ils restaient soumis
à ce simple pieu.



Il peut nous arriver la même chose :
nous luttons pendant longtemps
contre des défauts qui nous
dominent et puis, lassés, nous
cessons de nous battre. Nous lever
tôt le matin, respecter le temps prévu
pour le travail, vivre la chasteté, être
sincères dans la confession ou
aimables avec ceux qui nous agacent,
peuvent devenir des guerres
impossibles à gagner. Et c’est faux :
avec l’aide de Dieu, il faut continuer
à faire des efforts, parce que ce qui
jusque là n’était peut-être pas
possible, va le devenir maintenant
avec un peu d’effort. En outre, nous
comptons sur la grâce de Dieu : Il
nous demande seulement d’y
répondre, de tendre la main pour
saisir la Sienne.

Celui qui n’est pas encore
suffisamment mûr pour voir la cause
de ses problèmes en lui-même, peut
se révolter ou en rendre les autres
responsables (la famille, les amis, le



"système", etc.). Il arrive que le péché
nous replie sur nous-mêmes, et nous
cessons de lever les yeux vers les
autres et vers Dieu. Nous ne voyons
plus les besoins des autres et nous ne
pensons qu’à ce qui nous concerne.

C’est pourquoi, un premier pas pour
nous libérer de la souffrance peut
être de regarder avec d’autres yeux
ceux qui nous entourent et de cesser
de les rendre responsables de notre
souffrance. Aider à la maison, nous
intéresser aux problèmes de nos
parents, consacrer du temps et de
l’attention à un ami qui en a besoin
ou nous engager dans un projet de
solidarité, peuvent être un bon
début. Entre autres choses, nous
découvrirons que nous possédons
une énorme capacité de rendre les
autres heureux. Cela vaut la peine de
faire un effort !

‟Eh bien, tu y vas une autre fois, et
tu y vas, et tu y vas, et tu y vas…”



Saint Josémaria demandait : « Ta joie
s’en est allée ? –Dis-toi : il y a un
obstacle entre Dieu et moi. –Presque
toujours tu toucheras juste »[6]. Et
une bonne confession aide parfois à
sortir d’un moment difficile dans la
vie. Si nous ne sommes pas encore
prêts à nous confesser, nous pouvons
au moins faire un examen de
conscience et reconnaitre que nous
devons changer. Si notre orgueil ne
nous en empêche pas, Dieu nous
donnera même les forces qui nous
manquent pour lui demander
pardon.

Les obstacles que nous pourrions
rencontrer : ‟ je préfère me
confesser un autre jour ”, ‟ je ne suis
pas prêt à raconter ceci ou cela ”, ‟ le
prêtre ne va pas me comprendre ”, ‟
quand j’en aurai envie ”, sont des
pièges que nous tend le diable sur
notre chemin, et nous devons refuser
d’y tomber. Nous ne devons pas lui
accorder une seule victoire. À



genoux devant le prêtre, en présence
de Dieu, non seulement le masque
fragile des mensonges qui nous
soutenaient tombera, mais le
Seigneur nous comblera de sa grâce.

‟ Nous pensons qu’aller nous
confesser est comme aller à la
teinturerie. Mais Jésus dans le
confessionnal n’est pas une
teinturerie ”, mais bien une
rencontre avec Quelqu’un ‟ qui nous
attend tels que nous sommes.Mais
Seigneur, écoute, je suis ainsi. Nous
avons honte de dire la vérité : j’ai fait
cela, j’ai pensé cela (…) Avoir honte
est une vertu de l’humble !”. C’est
pourquoi nous devons nous
confesser ‟ avec confiance, et aussi
avec joie, sans nous cacher devant
Dieu. Ne jamais se cacher devant
Dieu !Avec la vérité. En ayant honte ?
Bienheureuse honte…”. Et avec
optimisme, le Pape se pose cette
question : ‟ Et si demain je refais la
même chose ? Eh bien, tu y vas de



nouveau, et tu y vas, et tu y vas, et tu
y vas… Il nous attend toujours ”[7] Et
à un autre moment, il disait aussi : ‟
Dieu ne se lasse jamais de nous
pardonner, c’est nous qui nous
lassons de demander pardon à Dieu”.

Ce n’est qu’ainsi que notre fragilité
ne sera pas un poids inquiétant, mais
une occasion de vivre avec la joie
que seuls possèdent ceux qui se
savent enfants de Dieu. C’est le
conseil que donnait saint Josemaria :
‟ Tu es triste ?...Parce que tu as
perdu cette petite bataille. –Non !
Sois joyeux ! Car, lors de la
prochaine, avec la grâce de Dieu et,
précisément en raison de ton
humiliation présente, tu
vaincras !”[8].

Alors nous comprendrons que les
larmes causées par les souffrances
intérieures, la faiblesse ou les doutes,
qui nous ont conduits jusque là, ces
larmes en valaient la peine. Nous



nous connaitrons mieux et, surtout,
nous saurons que nous pouvons
compter sur l’aide du Seigneur.
Lorsque nous nous déciderons à
confier nos peines à Dieu et à
savourer la paix et la douce Quand
nous nous déchargerons de nos
peines aux pieds de Dieu et que nous
jouirons de la paix et de la douce joie
de la confession, nous comprendrons
enfin pourquoi Jésus a appelé
"bienheureux" ceux qui pleurent.

Questions pour la prière personnelle

Est-ce-que j’ai recours à la foi
seulement lorsque cela m’est
utile ? Est-ce-que je ne pense au
Seigneur que lorsque j’ai besoin
de lui demander quelque chose ?
Pour ne pas oublier Dieu
pendant les périodes où j’ai
d’autres choses en tête, ne
pourrais-je pas réserver un
moment chaque jour pour
bavarder quelques minutes avec

• 



Lui ou dire une prière ? Est-ce-
que je peux établir avec mon
directeur spirituel un plan pour
une relation quotidienne avec
Dieu ?
Est-ce-que j’accepte les choses
quand elles ne vont pas comme
je voudrais ? Est-ce-que je
demande à Dieu de m’aider à
connaitre sa volonté et à profiter
de ces occasions pour être plus
près de Lui ?
Quand je suis contrarié ou
quand une situation tourne mal,
est-ce-que je pense à ce que je
pourrais faire pour y remédier ?
Est-ce-que je critique toujours les
autres sans jamais reconnaitre
ma part de responsabilité ?Est-
ce-que je demande pardon quand
je me rends compte que je me
suis trompé ou que j’ai blessé
quelqu’un, même si ça me coûte ?
Quels obstacles m’empêchent de
demander pardon à Dieu quand
je me confesse ? Si j’ai l’habitude

• 

• 

• 



de me confesser, est-ce-que je fais
en sorte d’apprendre à me
confesser de mieux en mieux.
Est-ce-que je vais me confesser
avec l’attitude de celui qui va
"vider son sac" ou j’essaie de
demander vraiment pardon au
Seigneur du fond du cœur?

[1] Mt, 5, 4

[2] C.S.Lewis, Le problème de la
souffrance,Edition Universitaire, p.
96

[3] Jn, 20, 11-18

[4] Psaume 42, 7

[5] Pape François, Homélie, 29-
IV-2013

[6] Saint Josemaria, Chemin, n° 662



[7] Pape François, Homélie, 30-
IV-2013

[8] Saint Josemaria, Chemin de Croix,
III Station, n°1

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/les-
beatitudes-3-le-haut-parleur-de-dieu/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/les-beatitudes-3-le-haut-parleur-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/les-beatitudes-3-le-haut-parleur-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/les-beatitudes-3-le-haut-parleur-de-dieu/

	Les Béatitudes (3) : le haut-parleur de Dieu

