opusdei.org

Theéme 7 - L’élévation
surnaturelle et le
péché originel

En créant ’homme, Dieu
I’établit en un état de sainteté et
de justice ; en outre, il lui donna
la possibilité de participer a sa
vie divine en faisant bon usage
de sa liberté.

04/02/2014



L’élévation surnaturelle et le péché
originel

e ’élévation surnaturelle

En créant ’homme, Dieu I’a établi en
un état de sainteté et de justice, lui
offrant la grace d’une authentique
participation a sa vie divine (cf.
Catéchisme, 374-375). C’est dans ce
sens que la Tradition et le Magistére
ont interprété au long des siecles la
description du paradis contenue
dans le livre de la Geneése. Cet état se
dénomme en théologie élévation
surnaturelle, indiquant par la un don
gratuit, inaccessible aux seules forces
naturelles, non exigé mais en accord
avec la création de ’homme a
I'image et a la ressemblance de Dieu.
Pour une bonne compréhension de
ce point, certains aspects doivent étre
considerés :

a) Il ne convient pas de séparer la
création de I’élévation a I'ordre
surnaturel. La création n’est pas «



neutre » par rapport a la communion
avec Dieu : elle est orientée vers elle.
L’Eglise a toujours enseigné que la fin
de ’homme est surnaturelle (cf. DH
3005) parce que nous avons été «
choisis dans le Christ des avant la
création du monde pour étre saints

» (Ep 1, 4). Cest-a-dire qu’un état de «
pure nature » n’a jamais existé, car
Dieu offre des le début son alliance
d’amour a ’homme.

b) Quoique de fait le but de '’homme
est ’amitié avec Dieu, la Révélation
nous enseigne qu’au commencement
de I’histoire, ’homme s’est rebellé et
a rejeté la communion avec son
Créateur : C’est le péché originel,
appelé aussi chute précisément parce
que ’'homme avait auparavant été
élevé a l'intimité divine. Nonobstant,
en perdant ’amitié avec Dieu,
I’homme n’est pas réduit au néant : il
continue d’étre homme, créature.



c) Méme s’il ne convient pas de
concevoir le dessein divin en
compartiments étanches (comme si
Dieu avait d’abord créé un homme «
complet » pour ensuite I’élever), ceci
nous enseigne qu’il faut cependant
distinguer divers ordres dans
I'unique projet divin[1]. Se fondant
sur le fait qu’avec le péché I’homme
a perdu certains dons tout en
conservant d’autres, la tradition
chrétienne a distingué I’ordre
surnaturel (I’appel a ’amitié divine,
qui se perd par le péché) de I’ordre
naturel (ce que Dieu a concédé a
I’homme en le créant et qui demeure
malgré son péché). Ce ne sont pas
deux ordres juxtaposés ou
indépendants, étant donné que de
fait le naturel est des le début inséré
dans le surnaturel et ordonné a lui;
et le surnaturel perfectionne le
naturel sans ’annuler. En méme
temps, ils sont distincts, puisque
I’histoire du salut montre que la
gratuité du don divin de la grace et



de la rédemption est distincte de la
gratuité du don divin de la création,
celle-ci étant une manifestation
immensément plus grande de la
miséricorde et de ’'amour de Dieu[2].

d) Il est difficile de décrire I’état
d’innocence perdu par Adam et
Eve[3], sur lequel on trouve peu
d’affirmations dans la Genese (cf. Gn
1, 26-31; 2, 7-8.15-25). C’est pourquoi
la tradition ne caractérise cet état
qu'indirectement, remontant, a
partir des conséquences du péché
raconté en Gn 3, aux dons regus par
nos premiers parents pour les
transmettre a leurs descendants. ’on
affirme ainsi qu’ils avaient recu les
dons naturels correspondant a leur
condition normale de créatures. Ils
avaient encore recgu les dons
surnaturels : la grace sanctifiante, la
divinisation que comporte cette
grace, ainsi que I’appel ultime a la
vision de Dieu. En outre, la tradition
chrétienne reconnait I’existence,



dans le paradis, des « dons
préternaturels » c’est-a-dire des dons
qui n’étaient pas requis par la nature
mais qui lui convenaient, la
perfectionnant dans la ligne
naturelle et manifestant la grace. Ces
dons étaient I'immortalité,
I’exemption de la douleur ou
impassibilité et la domination de la
concupiscence (intégrité) (cf.
Catéchisme, 376)[4].

* Le péché originel

Avec le récit de la transgression du
commandement divin de ne pas
manger du fruit de ’arbre interdit, a
I'instigation du serpent (Gn 3, 1-13),
la Sainte Ecriture enseigne qu’au
commencement nos premiers
parents se rebellerent contre Dieu,
lui désobéissant et succombant a la
tentation de vouloir étre comme des
dieux. En conséquence de cela, ils
recurent le chatiment divin, perdant
une grande partie des dons qui leur



avaient été concédés (v. 16-19) et ils
furent expulsés du paradis (v. 23).
Ceci a été interprété par la tradition
chrétienne comme la perte des dons
surnaturels et préternaturels, ainsi
que comme un dommage infligé a la
propre nature humaine, celle-ci
n’étant cependant pas
essentiellement corrompue. Comme
fruit de la désobéissance, de se
préférer soi-méme a la place de Dieu,
I’homme perd la grace (cf.
Catéchisme, 398-399) et aussi
I’harmonie avec la création et avec
lui-méme. La souffrance et la mort
font leur entrée dans I’histoire (cf.
Catéchisme, 399-400).

Le premier péché a eu le caractere
d’une tentation acceptée, car
derriere la désobéissance humaine
se trouve la voix du serpent qui
représente Satan, I’ange déchu. La
Révélation parle d’un péché de Satan
et d’autres anges, antérieur a celui de
I’homme. Ces anges, alors qu’ils



avaient été créés bons, ont rejeté
irrévocablement Dieu. Apres le
péché, la création et I’histoire sont
soumises a 'influence maléfique du «
pere du mensonge, qui est homicide
depuis le début » (Jn 8, 44). Son
pouvoir n’est pas infini. Il est méme
totalement inférieur au pouvoir
divin, mais il cause réellement de
tres grands dommages a chaque
personne et a la société, de sorte que
le fait que Dieu permette ’activité
diabolique constitue un mystere (cf.
Catéchisme, 391-395).

Le récit contient aussi la promesse
divine d’un rédempteur (Gn 3, 15). La
rédemption illumine ainsi la portée
et la gravité de la chute de 'homme,
montrant la merveille de ’'amour de
Dieu qui n’abandonne pas sa
créature mais vient a sa rencontre
avec I’ceuvre de salut de Jésus. « 11
faut connaitre le Christ comme
source de la grace pour connaitre
Adam comme source du péché



» (Catéchisme, 388). « " Le mystere de
I'iniquité " (2 Th 2, 7) ne s’éclaire qu’a
la lumiére du mystére de la piété (cf.

1 Tm 3, 16) » (Catéchisme, 385).

I’Eglise a toujours compris cet
épisode comme un fait historique -
méme s’il nous a été transmis avec
un langage certes symbolique (cf.
Catéchisme, 390) — qui a été
dénommé traditionnellement (depuis
saint Augustin) « péché originel »,
puisqu’il a été commis a l'origine de
I’humanité. Mais ce péché n’est pas «
originaire » — bien que « originant »
des péchés personnels réalisés dans
I’histoire — mais est entré dans le
monde comme conséquence du
mauvais usage de la liberté de la part
des créatures (d’abord les anges, puis
I’homme). Le mal moral n’appartient
donc pas a la structure humaine ; il
ne provient ni de la nature sociale de
’homme, ni de sa matérialité, ni non
plus, bien sir, de Dieu ou d’un destin
inéluctable. Le réalisme chrétien met



I’homme devant sa propre
responsabilité : il peut faire le mal
comme fruit de sa liberté, et c’est lui-
meéme, et lui seul, qui en est le
responsable (cf. Catéchisme, 387).

Tout au long de I’histoire, 'Eglise a
formulé le dogme du péché originel
en contraste avec I’optimisme
exagéré, d’une part, et le pessimisme
existentiel, de I’autre (cf. Catéchisme,
406). Le moine Pélageaffirmait que
I’homme peut réaliser le bien avec
ses seules forces naturelles, la grace
n’étant qu'une aide extérieure. Il
minimisait ainsi la portée du péché
d’Adam et de la rédemption du
Christ, puisqu'il les réduisait
respectivement a un simple mauvais
ou bon exemple. Contre Pélage, le
Concile de Carthage (en 418), suivant
saint Augustin, enseigne la priorité
absolue de la grace, car 'homme,
apres le péché, est blessé (cf. DH
223.227 ; v. aussi le Concile d’Orange
II, de I’année 529 : DH 371-372).



Contre Luther qui soutenait qu’apres
le péché, ’'homme est
essentiellement corrompu dans sa
nature et que sa liberté est anéantie,
péchant en chacune de ses actions, le
Concile de Trente (en 1546) affirme
I’effet ontologique du baptéme, qui
efface le péché originel ; méme si les
séquelles restent — entre autres, la
concupiscence, laquelle ne doit pas
étre identifiée, comme le faisait
Luther, avec le péché lui-méme -
I’homme est libre en ses actes et peut
mériter moyennant les bonnes
ceuvres soutenues par la grace (cf.
DH 1511-1515).

Ce qui est en jeu au fond de la
position luthérienne, et aussi de
certaines interprétations récentes de
Gn 3, est une compréhension
adéquate de la relation,
premierement, entre nature et
histoire, deuxiémement entre le plan
psychologico-existentiel et le plan



ontologique, et troisiemement entre
individualité et collectivité.

1) Bien qu’il y ait quelques éléments
de type mythologique dans la Genése
(entendant le concept de « mythe »
dans son meilleur sens, c’est-a-dire
en tant que parole-narration qui
donne origine, et qui par la méme se
retrouve au fondement de I’histoire
postérieure), il serait faux
d’interpréter le récit de la chute en
tant qu’explication symbolique de la
condition humaine originelle
pécheresse. Une telle interprétation
convertit en nature un fait
historique, en le mythifiant et le
rendant inévitable : paradoxalement,
le sens de la faute qui porte a se
reconnaitre « naturellement »
pécheur conduirait a mitiger ou a
éliminer la responsabilité
personnelle au péché, puisque
I’homme ne pourrait pas éviter ce a
quoi il tend spontanément. Ce qui
serait plus correct, c’est d’affirmer



que la condition de péché appartient
a ’historicité de I’homme, non pas a
sa nature originaire.

2) Apres le baptéme, certaines
séquelles du péché demeurent. Le
chrétien peut donc ressentir avec
force la tendance au mal, sa
condition de pécheur, comme on le
voit dans la vie des saints.
Cependant, cette perspective
existentielle n’est ni la seule, ni la
plus fondamentale, puisque le
baptéme a réellement efface le péché
originel et a fait de nous des enfants
de Dieu (cf. Catéchisme, 405).
Ontologiquement, le chrétien en état
de grace est « juste » (saint) devant
Dieu. Luther a radicalisé la
perspective existentielle en'y
incluant toute la réalité, marquée
ainsi ontologiquement par le péche.

3) Le troisieme point mene a la
question de la transmission du péché
originel, « un mystere que nous ne



pouvons comprendre pleinement

» (Catéchisme, 404). La Bible enseigne
que nos premiers parents ont
transmis le péché a toute ’humanité.
Les chapitres suivants de la Genése
(cf. Catéchisme, 401 ; cf. Gn 4-11)
relatent la progressive corruption du
genre humain, en établissant un
parallélisme entre Adam et le Christ.
Saint Paul affirme : « de méme que
tous sont devenus pécheurs parce
qu'un seul homme a désobéi, de
méme tous deviendront justes parce
qu'un seul homme [le Christ] a obéi
» (Rm 5, 19). Ce parallélisme aide a
comprendre correctement
I'interprétation habituelle du terme
adamah comme un singulier
collectif : comme le Christ est un seul
et a la fois la téte de ’Eglise, ainsi
Adam est un seul et a la fois la téte de
I’humanité[5]. « Par cette " unité du
genre humain ", tous les hommes
sont impliqués dans le péché
d’Adam, comme tous sont impliqués



dans la justice du Christ
» (Catéchisme, 404).

L’Fglise comprend de maniére
analogique le péché originel des
premiers parents et le péché hérité
par 'humanité. « Adam et Eve
commettent un péché personnel, mais
ce péché [...] sera transmis par
propagation a toute I’humanité, c’est-
a-dire par la transmission d’une
nature humaine privée de la sainteté
et de la justice originelles. Et c’est
pourquoi le péché originel est appelé
" péché " de facon analogique : C’est
un péché " contracté " et non pas "
commis ", un état et non pas un acte
» (Catéchisme, 404). Ainsi, « quoique
propre a chacun, le péché originel
n’a, en aucun descendant d’Adam, un
caractere de faute personnelle

» (Catéchisme, 405)[6].

Pour certains, il est difficile
d’admettre 'idée d’un péché
hérité[7], surtout si ’on possede une



vision individualiste de la personne
et de la liberté. Qu’ai-je a voir, moi,
avec le péché d’Adam ? Pourquoi
devrais-je payer les conséquences du
péché d’autrui ? Ces questions
refletent une absence du sens de la
solidarité reelle existant entre tous
les hommes en tant que créés par
Dieu. Paradoxalement, cette absence
peut étre comprise comme une
manifestation du péché transmis a
chacun, c’est-a-dire que le péché
originel offusque la compréhension
de la profonde fraternité du genre
humain qui rend sa transmission
possible.

Au vu des lamentables conséquences
du péché et sa diffusion universelle,
on peut légitimement se demander :
« Mais pourquoi Dieu n’a-t-il pas
empéché le premier homme de

pécher ? Saint Léon le Grand répond :
" La grace ineffable du Christ nous a
donné des biens meilleurs que ceux
que ’envie du démon nous avait 0tés



" (serm. 73, 4 : PL 54, 396). Et saint
Thomas d’Aquin ajoute: " Rien ne
s’oppose a ce que la nature humaine
ait été destinée a une fin plus haute
apres le péché. Dieu permet, en effet,
que les maux se fassent pour en tirer
un plus grand bien. D’ou le mot de
saint Paul : ‘La ou le péché a abondé,
la grace a surabondé’ (Rm 5, 20). Et le
chant de IExultet’ : ‘O heureuse
faute qui a mérité un tel et un si
grand Rédempteur’ " (S. Thomas d’A.,
s. th. 3,1, 3, ad 3 ; ’Exultet chante ces
paroles de saint Thomas)

» (Catéchisme, 412).

* Quelques conséquences
pratiques

La principale conséquence pratique
de la doctrine de I’élévation
surnaturelle et du péché originel est
le réalisme qui guide la vie du
chrétien, conscient aussi bien de la
grandeur que suppose le fait d’étre



enfant de Dieu que de la misére de sa
condition de pécheur. Ce réalisme :

a) protége d’un optimisme ingénu,
mais aussi d’'un pessimisme sans
espérance et « donne un regard de
discernement lucide sur la situation
de I’homme et de son agir dans le
monde [...]. Ignorer que '’homme a
une nature blessée, inclinée au mal,
donne lieu a de graves erreurs dans
le domaine de I’éducation, de la
politique, de I’action sociale et des
moeurs » (Catéchisme, 407).

b) donne une sereine confiance en
Dieu, Créateur et Pere
miséricordieux, qui n’abandonne pas
sa créature, pardonne toujours et
conduit tout vers le bien, méme au
milieu d’adversités. « Répete ces
paroles: "omnia in bonum!", tout ce
qui arrive, "tout ce qui m'arrive", est
pour mon bien... Par conséquent —
et telle est la bonne conclusion —



accepte ce qui te parait si coliteux
comme une douce réalité »[8].

C) suscite une attitude de profonde
humilité, amenant a reconnaitre
simplement les péchés personnels et
a en éprouver du regret en tant
quoffense a Dieu plutot que pour le
défaut personnel qu’ils manifestent.

d) aide a distinguer ce qui est le
propre de la nature humaine en tant
que tel de ce qui est la conséquence
de la blessure du péché dans la
nature humaine. Apres le péché, ce
qui est ressenti comme bon ne ’est
pas forcément. La vie humaine
prend donc le caractere d’'un
combat : il s’agit de lutter
intérieurement pour se comporter de
facon humaine et chrétienne (cf.
Catéchisme, 409). « Toute la tradition
de 1'Eglise a qualifié les chrétiens de
milites Christi, de soldats du Christ.
Des soldats qui communiquent la
sérénité aux autres, tout en



combattant continuellement contre
leurs mauvaises inclinations
personnelles »[9]. Le chrétien qui
s’efforce d’éviter le péché ne perd
rien de ce qui rend la vie bonne et
belle. Face a I'idée qu’il est nécessaire
que 'homme fasse le mal pour
ressentir sa liberté autonome et
qu’'une vie sans péché serait
fastidieuse, s’éleve la figure de Marie,
congue immaculée, qui montre
qu'une vie compléetement vécue pour
Dieu, loin de donner la nausée,
devient une aventure remplie de
lumiére et de surprises sans
nombre[10].

Santiago Sanz
Bibliographie de base

Catéchisme de I’Eglise catholique,
374-421.

Compendium du Catéchisme de
I’Eglise catholique, 72-78.



Jean-Paul I, Je crois en Dieu.
Catéchese sur le Credo. I, Cerf, 1987.

DH, 222-231, 370-395, 1510-1516,
4313.

Lectures recommandées

Jean-Paul II, Mémoire et identité,
Flammarion, 2005.

Benoit XVI, Homélie, 8 décembre
2005.

Joseph Ratzinger, Création et péché.

Denzinger (DH)

[1] Le Concile de Trente ne dit pas
que ’'homme a été créé dans la grace,
mais qu’il a été établi dans cet état,
précisément pour éviter la confusion
entre nature et grace (cf. DH 1511).



[2] Cest précisément pour cela qu’a
été forgée I'hypotheése théologique de
la « pure nature », afin de souligner
la gratuité ultérieure du don de la
grace par rapport a la création. Non
pas parce que cet état aurait existé
historiquement, mais parce que, en
théorie, il aurait pu exister, méme si
cela n’a pas été le cas. Cette doctrine
a été établie contre Baius, dont une
des théses condamnées s'exprime
par les termes suivants: « L'intégrité
de la premiére création n’a pas été
une €élévation indue de la nature
humaine, mais sa condition naturelle
» (DH 1926).

[3] Cette difficulté s’amplifie
aujourd’hui du fait de I'influence
d’une vision en terme
d’évolutionnisme de la totalité de
I’étre humain. D’un tel point de vue,
la réalité évolue toujours de moins a
plus, alors que la Révélation nous
enseigne qu’il y a eu, au début de
I’histoire, une chute d’un état



supérieur a un état inférieur. Ceci
n’exclut pas qu’il ait pu y avoir un
processus d’ « hominisation », a
distinguer de I’ « humanisation ».

[4] 11 faut comprendre 'immortalité,
comme le fait saint Augustin, non
comme ne pas pouvoir mourir (non
posse mori), mais comme pouvoir ne
pas mourir (posse non mori). 1l est
légitime d’interpréter cela comme
une situation dans laquelle le
passage a un état définitif ne
comporterait pas le dramatisme
propre a la mort que '’homme
ressent apres le péché. La souffrance
étant le signe et I’anticipation de la
mort, 'immortalité impliquait, en
une certaine fagon, ’absence de
douleur. De méme, cela supposait un
état d’intégrité dans lequel I’homme
dominait sans difficulté ses passions.
On ajoute, traditionnellement, un
quatrieme don, celui de la science
convenant a I’état dans lequel ils se
trouvaient.



[S] Cest 1a la raison principale pour
laquelle I’Eglise a toujours lu le récit
de la faute originelle dans une
optique monogéniste (provenance du
genre humain d’un seul couple).
L’hypotheése contraire, le
polygénisme, sembla s’imposer
comme donneée scientifique (et méme
exégétique) durant quelques années,
mais actuellement la science
considére plus plausible la
descendance bhiologique d’une
branche commune
(monophylétisme). Du point de vue
de la foi, le polygénisme pose
probleme : on ne voit en effet pas
comment le concilier avec le dogme
du péché originel (cf. Pie XII,
encyclique Humani generis, DH
3897). La question reste cependant
ouverte a la réflexion et a
d’éventuels développements
ultérieurs.

[6] Dans ce sens, on a
traditionnellement fait la distinction



entre le péché originel originant (le
péché personnel commis par nos
premiers parents) et le péché originel
originé (I’état de péché dans lequel
nous naissons en tant que leurs
descendants).

[7] Cf. Jean-Paul II, Audience générale,
24 septembre 1986, 1

[8] Saint Josémaria Escriva Sillon,
127 ; cf. Rm 8, 28

[9] Saint Josémaria Escriva, Quand le
Christ passe, 74

[10] Cf. Benoit XVI, Homélie, 8
décembre 2005

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/lelevation-
surnaturelle-et-le-peche-originel/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ci/article/lelevation-surnaturelle-et-le-peche-originel/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lelevation-surnaturelle-et-le-peche-originel/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lelevation-surnaturelle-et-le-peche-originel/

	Thème 7 - L’élévation surnaturelle et le péché originel

