
opusdei.org

Thème 7 - L’élévation
surnaturelle et le
péché originel

En créant l’homme, Dieu
l’établit en un état de sainteté et
de justice ; en outre, il lui donna
la possibilité de participer à sa
vie divine en faisant bon usage
de sa liberté.

04/02/2014

7.



L’élévation surnaturelle et le péché
originel

L’élévation surnaturelle

En créant l’homme, Dieu l’a établi en
un état de sainteté et de justice, lui
offrant la grâce d’une authentique
participation à sa vie divine (cf. 
Catéchisme, 374-375). C’est dans ce
sens que la Tradition et le Magistère
ont interprété au long des siècles la
description du paradis contenue
dans le livre de la Genèse. Cet état se
dénomme en théologie élévation
surnaturelle, indiquant par là un don
gratuit, inaccessible aux seules forces
naturelles, non exigé mais en accord
avec la création de l’homme à
l’image et à la ressemblance de Dieu.
Pour une bonne compréhension de
ce point, certains aspects doivent être
considérés :

a) Il ne convient pas de séparer la
création de l’élévation à l’ordre
surnaturel. La création n’est pas «

• 



neutre » par rapport à la communion
avec Dieu : elle est orientée vers elle.
L’Église a toujours enseigné que la fin
de l’homme est surnaturelle (cf. DH
3005) parce que nous avons été «
choisis dans le Christ dès avant la
création du monde pour être saints
» (Ep 1, 4). C’est-à-dire qu’un état de «
pure nature » n’a jamais existé, car
Dieu offre dès le début son alliance
d’amour à l’homme.

b) Quoique de fait le but de l’homme
est l’amitié avec Dieu, la Révélation
nous enseigne qu’au commencement
de l’histoire, l’homme s’est rebellé et
a rejeté la communion avec son
Créateur : c’est le péché originel,
appelé aussi chute précisément parce
que l’homme avait auparavant été
élevé à l’intimité divine. Nonobstant,
en perdant l’amitié avec Dieu,
l’homme n’est pas réduit au néant : il
continue d’être homme, créature.



c) Même s’il ne convient pas de
concevoir le dessein divin en
compartiments étanches (comme si
Dieu avait d’abord créé un homme «
complet » pour ensuite l’élever), ceci
nous enseigne qu’il faut cependant
distinguer divers ordres dans
l’unique projet divin[1]. Se fondant
sur le fait qu’avec le péché l’homme
a perdu certains dons tout en
conservant d’autres, la tradition
chrétienne a distingué l’ordre
surnaturel (l’appel à l’amitié divine,
qui se perd par le péché) de l’ordre
naturel (ce que Dieu a concédé à
l’homme en le créant et qui demeure
malgré son péché). Ce ne sont pas
deux ordres juxtaposés ou
indépendants, étant donné que de
fait le naturel est dès le début inséré
dans le surnaturel et ordonné à lui;
et le surnaturel perfectionne le
naturel sans l’annuler. En même
temps, ils sont distincts, puisque
l’histoire du salut montre que la
gratuité du don divin de la grâce et



de la rédemption est distincte de la
gratuité du don divin de la création,
celle-ci étant une manifestation
immensément plus grande de la
miséricorde et de l’amour de Dieu[2].

d) Il est difficile de décrire l’état
d’innocence perdu par Adam et
Ève[3], sur lequel on trouve peu
d’affirmations dans la Genèse (cf. Gn
1, 26-31 ; 2, 7-8.15-25). C’est pourquoi
la tradition ne caractérise cet état
qu’indirectement, remontant, à
partir des conséquences du péché
raconté en Gn 3, aux dons reçus par
nos premiers parents pour les
transmettre à leurs descendants. L’on
affirme ainsi qu’ils avaient reçu les
dons naturels correspondant à leur
condition normale de créatures. Ils
avaient encore reçu les dons
surnaturels : la grâce sanctifiante, la
divinisation que comporte cette
grâce, ainsi que l’appel ultime à la
vision de Dieu. En outre, la tradition
chrétienne reconnaît l’existence,



dans le paradis, des « dons
préternaturels » c’est-à-dire des dons
qui n’étaient pas requis par la nature
mais qui lui convenaient, la
perfectionnant dans la ligne
naturelle et manifestant la grâce. Ces
dons étaient l’immortalité,
l’exemption de la douleur ou
impassibilité et la domination de la
concupiscence (intégrité) (cf. 
Catéchisme, 376)[4].

Le péché originel

Avec le récit de la transgression du
commandement divin de ne pas
manger du fruit de l’arbre interdit, à
l’instigation du serpent (Gn 3, 1-13),
la Sainte Écriture enseigne qu’au
commencement nos premiers
parents se rebellèrent contre Dieu,
lui désobéissant et succombant à la
tentation de vouloir être comme des
dieux. En conséquence de cela, ils
reçurent le châtiment divin, perdant
une grande partie des dons qui leur

• 



avaient été concédés (v. 16-19) et ils
furent expulsés du paradis (v. 23).
Ceci a été interprété par la tradition
chrétienne comme la perte des dons
surnaturels et préternaturels, ainsi
que comme un dommage infligé à la
propre nature humaine, celle-ci
n’étant cependant pas
essentiellement corrompue. Comme
fruit de la désobéissance, de se
préférer soi-même à la place de Dieu,
l’homme perd la grâce (cf. 
Catéchisme, 398-399) et aussi
l’harmonie avec la création et avec
lui-même. La souffrance et la mort
font leur entrée dans l’histoire (cf. 
Catéchisme, 399-400).

Le premier péché a eu le caractère
d’une tentation acceptée, car
derrière la désobéissance humaine
se trouve la voix du serpent qui
représente Satan, l’ange déchu. La
Révélation parle d’un péché de Satan
et d’autres anges, antérieur à celui de
l’homme. Ces anges, alors qu’ils



avaient été créés bons, ont rejeté
irrévocablement Dieu. Après le
péché, la création et l’histoire sont
soumises à l’influence maléfique du «
père du mensonge, qui est homicide
depuis le début » (Jn 8, 44). Son
pouvoir n’est pas infini. Il est même
totalement inférieur au pouvoir
divin, mais il cause réellement de
très grands dommages à chaque
personne et à la société, de sorte que
le fait que Dieu permette l’activité
diabolique constitue un mystère (cf. 
Catéchisme, 391-395).

Le récit contient aussi la promesse
divine d’un rédempteur (Gn 3, 15). La
rédemption illumine ainsi la portée
et la gravité de la chute de l’homme,
montrant la merveille de l’amour de
Dieu qui n’abandonne pas sa
créature mais vient à sa rencontre
avec l’œuvre de salut de Jésus. « Il
faut connaître le Christ comme
source de la grâce pour connaître
Adam comme source du péché



» (Catéchisme, 388). « " Le mystère de
l’iniquité " (2 Th 2, 7) ne s’éclaire qu’à
la lumière du mystère de la piété (cf.
1 Tm 3, 16) » (Catéchisme, 385).

L’Église a toujours compris cet
épisode comme un fait historique –
même s’il nous a été transmis avec
un langage certes symbolique (cf. 
Catéchisme, 390) – qui a été
dénommé traditionnellement (depuis
saint Augustin) « péché originel »,
puisqu’il a été commis à l’origine de
l’humanité. Mais ce péché n’est pas «
originaire » – bien que « originant »
des péchés personnels réalisés dans
l’histoire – mais est entré dans le
monde comme conséquence du
mauvais usage de la liberté de la part
des créatures (d’abord les anges, puis
l’homme). Le mal moral n’appartient
donc pas à la structure humaine ; il
ne provient ni de la nature sociale de
l’homme, ni de sa matérialité, ni non
plus, bien sûr, de Dieu ou d’un destin
inéluctable. Le réalisme chrétien met



l’homme devant sa propre
responsabilité : il peut faire le mal
comme fruit de sa liberté, et c’est lui-
même, et lui seul, qui en est le
responsable (cf. Catéchisme, 387).

Tout au long de l’histoire, l’Église a
formulé le dogme du péché originel
en contraste avec l’optimisme
exagéré, d’une part, et le pessimisme
existentiel, de l’autre (cf. Catéchisme,
406). Le moine Pélageaffirmait que
l’homme peut réaliser le bien avec
ses seules forces naturelles, la grâce
n’étant qu’une aide extérieure. Il
minimisait ainsi la portée du péché
d’Adam et de la rédemption du
Christ, puisqu'il les réduisait
respectivement à un simple mauvais
ou bon exemple. Contre Pélage, le
Concile de Carthage (en 418), suivant
saint Augustin, enseigne la priorité
absolue de la grâce, car l’homme,
après le péché, est blessé (cf. DH
223.227 ; v. aussi le Concile d’Orange
II, de l’année 529 : DH 371-372).



Contre Luther qui soutenait qu’après
le péché, l’homme est
essentiellement corrompu dans sa
nature et que sa liberté est anéantie,
péchant en chacune de ses actions, le
Concile de Trente (en 1546) affirme
l’effet ontologique du baptême, qui
efface le péché originel ; même si les
séquelles restent – entre autres, la
concupiscence, laquelle ne doit pas
être identifiée, comme le faisait
Luther, avec le péché lui-même –
l’homme est libre en ses actes et peut
mériter moyennant les bonnes
œuvres soutenues par la grâce (cf.
DH 1511-1515).

Ce qui est en jeu au fond de la
position luthérienne, et aussi de
certaines interprétations récentes de
Gn 3, est une compréhension
adéquate de la relation,
premièrement, entre nature et
histoire, deuxièmement entre le plan
psychologico-existentiel et le plan



ontologique, et troisièmement entre
individualité et collectivité.

1) Bien qu’il y ait quelques éléments
de type mythologique dans la Genèse
(entendant le concept de « mythe »
dans son meilleur sens, c’est-à-dire
en tant que parole-narration qui
donne origine, et qui par là même se
retrouve au fondement de l’histoire
postérieure), il serait faux
d’interpréter le récit de la chute en
tant qu’explication symbolique de la
condition humaine originelle
pécheresse. Une telle interprétation
convertit en nature un fait
historique, en le mythifiant et le
rendant inévitable : paradoxalement,
le sens de la faute qui porte à se
reconnaître « naturellement »
pécheur conduirait à mitiger ou à
éliminer la responsabilité
personnelle au péché, puisque
l’homme ne pourrait pas éviter ce à
quoi il tend spontanément. Ce qui
serait plus correct, c’est d’affirmer



que la condition de péché appartient
à l’historicité de l’homme, non pas à
sa nature originaire.

2) Après le baptême, certaines
séquelles du péché demeurent. Le
chrétien peut donc ressentir avec
force la tendance au mal, sa
condition de pécheur, comme on le
voit dans la vie des saints.
Cependant, cette perspective
existentielle n’est ni la seule, ni la
plus fondamentale, puisque le
baptême a réellement effacé le péché
originel et a fait de nous des enfants
de Dieu (cf. Catéchisme, 405).
Ontologiquement, le chrétien en état
de grâce est « juste » (saint) devant
Dieu. Luther a radicalisé la
perspective existentielle en y
incluant toute la réalité, marquée
ainsi ontologiquement par le péché.

3) Le troisième point mène à la
question de la transmission du péché
originel, « un mystère que nous ne



pouvons comprendre pleinement
» (Catéchisme, 404). La Bible enseigne
que nos premiers parents ont
transmis le péché à toute l’humanité.
Les chapitres suivants de la Genèse
(cf. Catéchisme, 401 ; cf. Gn 4-11)
relatent la progressive corruption du
genre humain, en établissant un
parallélisme entre Adam et le Christ.
Saint Paul affirme : « de même que
tous sont devenus pécheurs parce
qu'un seul homme a désobéi, de
même tous deviendront justes parce
qu'un seul homme [le Christ] a obéi
» (Rm 5, 19). Ce parallélisme aide à
comprendre correctement
l’interprétation habituelle du terme 
adamáh comme un singulier
collectif : comme le Christ est un seul
et à la fois la tête de l’Église, ainsi
Adam est un seul et à la fois la tête de
l’humanité[5]. « Par cette " unité du
genre humain ", tous les hommes
sont impliqués dans le péché
d’Adam, comme tous sont impliqués



dans la justice du Christ
» (Catéchisme, 404).

L’Église comprend de manière
analogique le péché originel des
premiers parents et le péché hérité
par l’humanité. « Adam et Ève
commettent un péché personnel, mais
ce péché […] sera transmis par
propagation à toute l’humanité, c’est-
à-dire par la transmission d’une
nature humaine privée de la sainteté
et de la justice originelles. Et c’est
pourquoi le péché originel est appelé
" péché " de façon analogique : c’est
un péché " contracté " et non pas "
commis ", un état et non pas un acte
» (Catéchisme, 404). Ainsi, « quoique
propre à chacun, le péché originel
n’a, en aucun descendant d’Adam, un
caractère de faute personnelle
» (Catéchisme, 405)[6].

Pour certains, il est difficile
d’admettre l’idée d’un péché
hérité[7], surtout si l’on possède une



vision individualiste de la personne
et de la liberté. Qu’ai-je à voir, moi,
avec le péché d’Adam ? Pourquoi
devrais-je payer les conséquences du
péché d’autrui ? Ces questions
reflètent une absence du sens de la
solidarité réelle existant entre tous
les hommes en tant que créés par
Dieu. Paradoxalement, cette absence
peut être comprise comme une
manifestation du péché transmis à
chacun, c’est-à-dire que le péché
originel offusque la compréhension
de la profonde fraternité du genre
humain qui rend sa transmission
possible.

Au vu des lamentables conséquences
du péché et sa diffusion universelle,
on peut légitimement se demander :
« Mais pourquoi Dieu n’a-t-il pas
empêché le premier homme de
pécher ? Saint Léon le Grand répond :
" La grâce ineffable du Christ nous a
donné des biens meilleurs que ceux
que l’envie du démon nous avait ôtés



" (serm. 73, 4 : PL 54, 396). Et saint
Thomas d’Aquin ajoute: " Rien ne
s’oppose à ce que la nature humaine
ait été destinée à une fin plus haute
après le péché. Dieu permet, en effet,
que les maux se fassent pour en tirer
un plus grand bien. D’où le mot de
saint Paul : ‘Là où le péché a abondé,
la grâce a surabondé’ (Rm 5, 20). Et le
chant de l’‘Exultet’ : ‘Ô heureuse
faute qui a mérité un tel et un si
grand Rédempteur’ " (S. Thomas d’A.,
s. th. 3, 1, 3, ad 3 ; l’Exultet chante ces
paroles de saint Thomas)
» (Catéchisme, 412).

Quelques conséquences
pratiques

La principale conséquence pratique
de la doctrine de l’élévation
surnaturelle et du péché originel est
le réalisme qui guide la vie du
chrétien, conscient aussi bien de la
grandeur que suppose le fait d’être

• 



enfant de Dieu que de la misère de sa
condition de pécheur. Ce réalisme :

a) protège d’un optimisme ingénu,
mais aussi d’un pessimisme sans
espérance et « donne un regard de
discernement lucide sur la situation
de l’homme et de son agir dans le
monde […]. Ignorer que l’homme a
une nature blessée, inclinée au mal,
donne lieu à de graves erreurs dans
le domaine de l’éducation, de la
politique, de l’action sociale et des
mœurs » (Catéchisme, 407).

b) donne une sereine confiance en
Dieu, Créateur et Père
miséricordieux, qui n’abandonne pas
sa créature, pardonne toujours et
conduit tout vers le bien, même au
milieu d’adversités. « Répète ces
paroles: "omnia in bonum!", tout ce
qui arrive, "tout ce qui m'arrive", est
pour mon bien... Par conséquent —
et telle est la bonne conclusion —



accepte ce qui te paraît si coûteux
comme une douce réalité »[8].

c) suscite une attitude de profonde
humilité, amenant à reconnaître
simplement les péchés personnels et
à en éprouver du regret en tant
qu’offense à Dieu plutôt que pour le
défaut personnel qu’ils manifestent.

d) aide à distinguer ce qui est le
propre de la nature humaine en tant
que tel de ce qui est la conséquence
de la blessure du péché dans la
nature humaine. Après le péché, ce
qui est ressenti comme bon ne l’est
pas forcément. La vie humaine
prend donc le caractère d’un
combat : il s’agit de lutter
intérieurement pour se comporter de
façon humaine et chrétienne (cf. 
Catéchisme, 409). « Toute la tradition
de l'Église a qualifié les chrétiens de 
milites Christi, de soldats du Christ.
Des soldats qui communiquent la
sérénité aux autres, tout en



combattant continuellement contre
leurs mauvaises inclinations
personnelles »[9]. Le chrétien qui
s’efforce d’éviter le péché ne perd
rien de ce qui rend la vie bonne et
belle. Face à l’idée qu’il est nécessaire
que l’homme fasse le mal pour
ressentir sa liberté autonome et
qu’une vie sans péché serait
fastidieuse, s’élève la figure de Marie,
conçue immaculée, qui montre
qu’une vie complètement vécue pour
Dieu, loin de donner la nausée,
devient une aventure remplie de
lumière et de surprises sans
nombre[10].

Santiago Sanz

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église catholique,
374-421.

Compendium du Catéchisme de
l’Église catholique, 72-78.



Jean-Paul II, Je crois en Dieu.
Catéchèse sur le Credo. I, Cerf, 1987.

DH, 222-231, 370-395, 1510-1516,
4313.

Lectures recommandées

Jean-Paul II, Mémoire et identité,
Flammarion, 2005.

Benoît XVI, Homélie, 8 décembre
2005.

Joseph Ratzinger, Création et péché.

Denzinger (DH)

[1] Le Concile de Trente ne dit pas
que l’homme a été créé dans la grâce,
mais qu’il a été établi dans cet état,
précisément pour éviter la confusion
entre nature et grâce (cf. DH 1511).



[2] C’est précisément pour cela qu’a
été forgée l’hypothèse théologique de
la « pure nature », afin de souligner
la gratuité ultérieure du don de la
grâce par rapport à la création. Non
pas parce que cet état aurait existé
historiquement, mais parce que, en
théorie, il aurait pu exister, même si
cela n’a pas été le cas. Cette doctrine
a été établie contre Baius, dont une
des thèses condamnées s'exprime
par les termes suivants: « L’intégrité
de la première création n’a pas été
une élévation indue de la nature
humaine, mais sa condition naturelle
» (DH 1926).

[3] Cette difficulté s’amplifie
aujourd’hui du fait de l’influence
d’une vision en terme
d’évolutionnisme de la totalité de
l’être humain. D’un tel point de vue,
la réalité évolue toujours de moins à
plus, alors que la Révélation nous
enseigne qu’il y a eu, au début de
l’histoire, une chute d’un état



supérieur à un état inférieur. Ceci
n’exclut pas qu’il ait pu y avoir un
processus d’ « hominisation », à
distinguer de l’ « humanisation ».

[4] Il faut comprendre l’immortalité,
comme le fait saint Augustin, non
comme ne pas pouvoir mourir (non
posse mori), mais comme pouvoir ne
pas mourir (posse non mori). Il est
légitime d’interpréter cela comme
une situation dans laquelle le
passage à un état définitif ne
comporterait pas le dramatisme
propre à la mort que l’homme
ressent après le péché. La souffrance
étant le signe et l’anticipation de la
mort, l’immortalité impliquait, en
une certaine façon, l’absence de
douleur. De même, cela supposait un
état d’intégrité dans lequel l’homme
dominait sans difficulté ses passions.
On ajoute, traditionnellement, un
quatrième don, celui de la science
convenant à l’état dans lequel ils se
trouvaient.



[5] C’est là la raison principale pour
laquelle l’Église a toujours lu le récit
de la faute originelle dans une
optique monogéniste (provenance du
genre humain d’un seul couple).
L’hypothèse contraire, le
polygénisme, sembla s’imposer
comme donnée scientifique (et même
exégétique) durant quelques années,
mais actuellement la science
considère plus plausible la
descendance biologique d’une
branche commune
(monophylétisme). Du point de vue
de la foi, le polygénisme pose
problème : on ne voit en effet pas
comment le concilier avec le dogme
du péché originel (cf. Pie XII,
encyclique Humani generis, DH
3897). La question reste cependant
ouverte à la réflexion et à
d’éventuels développements
ultérieurs.

[6] Dans ce sens, on a
traditionnellement fait la distinction



entre le péché originel originant (le
péché personnel commis par nos
premiers parents) et le péché originel
originé (l’état de péché dans lequel
nous naissons en tant que leurs
descendants).

[7] Cf. Jean-Paul II, Audience générale,
24 septembre 1986, 1

[8] Saint Josémaria Escriva Sillon,
127 ; cf. Rm 8, 28

[9] Saint Josémaria Escriva, Quand le
Christ passe, 74

[10] Cf. Benoît XVI, Homélie, 8
décembre 2005

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lelevation-
surnaturelle-et-le-peche-originel/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lelevation-surnaturelle-et-le-peche-originel/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lelevation-surnaturelle-et-le-peche-originel/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lelevation-surnaturelle-et-le-peche-originel/

	Thème 7 - L’élévation surnaturelle et le péché originel

