
opusdei.org

Le travail est comme
une messe

Réflexions sur la participation
des laïcs au munus sacerdotale
dans les écrits du fondateur de
l’Opus Dei. Article paru dans le
n° 50 de la revue Romana.

15/08/2012

Réflexions sur la participation des
laïcs au munus sacerdotale dans les
écrits du fondateur de l’Opus Dei.

Cette étude a pris racine dans
quelques mots de la prédication
orale de saint Josémaria,



commentant un passage d’une
ancienne prière à saint Joseph : « et
operis innocentia tuis sanctis altaris
deservire ». Il disait : « Le servir non
seulement à l’autel, mais dans le
monde entier, devenu un autel pour
nous. Toutes les œuvres des hommes
sont réalisées comme sur un autel et
chacun de vous, dans cette union
d’âmes contemplatives qu’est votre
journée, dit en quelque sorte sa
Messe qui dure vingt quatre heures,
dans l’attente de la Messe suivante
qui durera encore vingt quatre
heures, et ainsi de suite jusqu’à la fin
de notre vie » (Notes prises au cours
d’une méditation, 19.03.1968. Javier
Echevarría, Vivre la Sainte Messe, Le
Laurier, Paris 2010). En effet je pense
qu’il s’agit d’une réflexion d’une
grande richesse théologique, bien
qu’elle soit formulée, comme il arrive
fréquemment pour les textes de saint
Josémaria, selon des catégories non
pas théologiques mais pour ainsi dire
pastorales.



La doctrine théologique sous-jacente
à ces mots est, à mon sens, celle qui
concerne la participation à la triple
fonction du Christ de la part des
fidèles laïcs (…). Le fondateur de
l’Opus Dei s’est explicitement référé
à la participation des fidèles laïcs à la
triple fonction du Christ, mais en
bien des occasions il synthétise sa
doctrine sur ce point par une
expression très dense : vivre avec
une ”âme sacerdotale” et une
”mentalité laïque”.

Pour parler du sacerdoce commun
des fidèles devenu principe
d’inspiration pour la totalité de
l’existence chrétienne, saint
Josémaria utilise l’expression âme
sacerdotale. Âme sacerdotale c’est
vivre le « sacerdoce saint, pour offrir
des victimes spirituelles, agréables à
Dieu par Jésus Christ » (Cf. Sillon,
499). C’est un sacerdoce qui s’exerce
à l’égard de sa propre vie dans la
mesure où celle-ci s’unit à la racine



de la grâce : « Si tu agis — si tu vis et
travailles — face à Dieu, par amour
et par esprit de service, et avec une
âme sacerdotale, même sans être
prêtre, toute ton action s’imprègne
d’un sens surnaturel authentique: et
voilà qui permet à ta vie de rester
unie à la source de toutes les grâces
» (Forge, 369).

La source de toutes les grâces est le
mystère pascal, désigné parfois
simplement dans les écrits du
fondateur de l’Opus Dei comme « la
Croix », et, logiquement, son
mémorial liturgique : la sainte
Messe. De là que la Messe soit définie
par saint Josémaria centre et racine
de la vie chrétienne (Quand le Christ
passe, 87) : le centre vers lequel
convergent toutes les actions et la
racine d’où elles jaillissent, en vertu
de la force salvifique que contient le
mystère pascal (la ‘tractio Christi’ du
passage johannique, à la base de
l’expérience du 7 août 1931). La

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/87
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/87


conséquence immédiate de cette
vision c’est que la journée entière
doit se convertir en un acte de culte
fait de prière, de travail, de vie
familiale et de relations sociales : «
Chacun de vous, dans cette union
d’âmes contemplatives qu’est votre
journée, dit en quelque sorte sa
Messe qui dure vingt quatre heures,
dans l’attente de la Messe suivante
qui durera encore vingt quatre
heures, et ainsi de suite jusqu’à la fin
de notre vie » (San Josemaría Escrivá
de Balaguer, Notes prises au cours
d’une méditation, 19.03.1968. Javier
Echevarría, op.cit.). Ce qui fait dire à
l’abbé Derville : « Culte et travail
constituent une seule réalité : Escriva
parle d’une Messe de vingt-quatre
heures ! La confluence de volontés
sur l’autel du travail est la
glorification de Dieu et celle de
l’homme, comme il arrive sur la
Croix » (G. Derville,La liturgia del
trabajo, p. 830).



La matière du sacrifice qu’offre le
chrétien, en union avec l’unique
victime, le Christ, est celle de sa
propre existence. Ce qui fait le
chrétien c’est son incorporation au
Christ et sa participation à l’unique
sacrifice salvifique, celui de la Croix;
il présente une offrande qui n’est pas
quelque chose d’extérieur, mais sa
propre vie ; en ce sens la Messe reçoit
la qualification de « notre Messe »: ce
n’est pas une cérémonie à laquelle on
assiste mais une rencontre où celui
qui y participe reçoit le don que le
Christ fait de lui-même et se trouve
ainsi engagé à se donner lui-même.

Comme l’a souligné Illanes avec
justesse, les deux attitudes – âme
sacerdotale et mentalité laïque –
ainsi que l’ensemble des dispositions
qui les composent, doivent se
conjuguer harmonieusement, car si
l’on privilégiait l’une des dimensions
au détriment de l’autre on tomberait
soit dans le cléricalisme, soit dans le



laïcisme. « L’union des deux, en
revanche, donne lieu à une attitude
chrétienne authentique : la
disposition d’esprit qui pousse à
rendre le Christ présent dans toutes
les activités humaines, disposition
que saint Josémaria a perçue avec
une clarté particulière le 7 août
1931 : conduire le monde vers Dieu
de l’intérieur même du monde où le
chrétien est appelé en vertu de son
sacerdoce royal » (J. L. Illanes, 
Existencia cristiana y mundo).

Cruz González Ayesta

Université de Navarre

Lire l’article complet :

www.romana.fr

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://www.romana.fr/art/50_8.0_1
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-travail-est-comme-une-messe/


opusdei.org/fr-ci/article/le-travail-est-
comme-une-messe/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-travail-est-comme-une-messe/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-travail-est-comme-une-messe/

	Le travail est comme une messe

