
opusdei.org

Le silence d'une âme
contemplative : le
temps de travail de
l'après-midi et le
temps de la nuit

La coutume du temps de travail
de l'après-midi et de la nuit
peut nous aider à rassembler
nos sens pour entamer un
dialogue tranquille avec le
Seigneur.

18/12/2024



La nouvelle de la mort de son cousin
Jean-Baptiste vient de parvenir à
Jésus. Il est affligé et cherche à s'en
aller « pour un endroit désert» (Mt
14, 13). Mais lorsqu'il voit la grande
foule qui le suit, il est touché de
compassion. Il décide alors de
changer ses plans. En plus de guérir
les malades, il multiplie les pains et
les poissons, afin que les gens ne
rentrent pas chez eux le ventre vide.
Ce n'est qu'à la fin de la soirée, après
avoir congédié les derniers présents,
qu'il trouve ce moment d'intimité
avec son Père auquel il aspirait tant.
L'évangéliste note que « le soir venu,
il était encore là, seul » (Mt 14,23).

Cette attitude du Seigneur « nous dit
que nous avons besoin de nous
arrêter, de vivre des moments
d'intimité avec Dieu, de nous
“retirer” de l'agitation de la vie
quotidienne, d'écouter, d'aller à la
racine qui soutient et nourrit la vie » 
[1]. Il s'agit d'un recueillement qui va



au-delà du repos logique après une
journée bien remplie ; il s'agit plutôt
d'un désir d'entrer dans un dialogue
exclusif avec son Père.

Saint Josémaria ressentait lui aussi le
besoin de cette « solitude bénie » [2]

pour nourrir sa vie spirituelle. C'est
pourquoi il a pris l'habitude, dans
l'Œuvre, de vivre la coutume du
temps de la nuit et du temps de
travail de l'après-midi : deux
moments pour « rassembler les sens
et les forces — qui étaient peut-être
dispersés dans d'autres occupations
— et les centrer ainsi sur un dialogue
intime avec l'Hôte divin qui habite
dans le sanctuaire du cœur » 
[3]L'après-midi, cet entretien sera
davantage orienté vers
l'accomplissement du travail réalisé
par amour pour le Seigneur et pour
les autres ; la nuit, en revanche, il
sera plus centré sur l'entretien avec
Dieu au sujet de notre journée et sur



le désir de le recevoir dans la
communion le lendemain.

Bien sûr, la manière de vivre ces
deux coutumes dépend des
circonstances de chacun, comme
pour chacun le rythme de sa maison,
le lieu où il habite ou le type de
travail qu'il exerce. En effet, il peut
arriver, comme Jésus, que nous
devions interrompre ce
recueillement à cause des besoins
des autres : un enfant qui mérite une
attention particulière, un frère qui a
besoin de parler pour se détendre ou
épancher son cœur, un voyage avec
un groupe de collègues, un ami qui
nous cherche… Pour cette raison, il
ne sera pas toujours possible
d'atteindre le silence extérieur.
Cependant, nous pouvons toujours
cultiver le désir, propre à une
personne amoureuse, d'établir un
dialogue intime avec le Seigneur, en
essayant de nous sentir accompagnés
par lui au milieu de nos occupations



et à l'occasion de la rencontre avec
les personnes qu'Il place à nos côtés.
« Nous autres, enfants de Dieu, nous
devons être des contemplatifs : des
gens qui, dans la rumeur de la foule,
savent atteindre au silence de l’âme
dans un entretien permanent avec le
Seigneur ; en le regardant comme on
regarde un Père, comme on regarde
un Ami que l’on aime à la folie » [4]

Prière et travail : une seule et
même réalité

Le fondateur de l'Opus Dei, dans
l'une de ses Lettres, écrivait : « Une
partie essentielle de cette tâche — la
sanctification du travail ordinaire —
que Dieu nous a confiée est le bon
accomplissement du travail lui-
même, la perfection humaine, le bon
accomplissement de toutes les
obligations professionnelles et
sociales » [5]. C'est pourquoi, en
commentant le temps de travail de
l'après-midi, saint Josémaria



suggérait d'éviter la dispersion dans
trop d'activités individuelles et
d'intensifier les mortifications « qui
facilitent l'accomplissement intense,
fidèle, achevé et aimant de notre
travail ordinaire » [6]En d'autres
termes, la priorité de cette coutume
est de créer une atmosphère propice
au bon travail, première condition
pour le sanctifier et pouvoir l'offrir
au Seigneur. « Une personne pieuse,
d’une piété sans bigoterie, accomplit
son devoir professionnel à la
perfection, parce qu’elle sait que ce
travail est une prière qui s’élève vers
Dieu » [7].

En ce sens, l'effort de vivre dans le
silence peut être un bon allié pour
vivre le travail de l'après-midi et
accomplir nos tâches de manière
professionnelle. Ce silence, à
l'occasion, ne consistera pas tant en
l'absence de bruits extérieurs, car les
circonstances ne le permettent pas
toujours ; il s'agit surtout d'exercer



nos activités avec la sérénité et la
concentration qu'exige chaque
travail. « Souvent, nous faisons un
travail et lorsque nous le terminons,
nous cherchons immédiatement le
téléphone portable pour faire autre
chose, nous sommes toujours comme
ça. Et cela n'aide pas, cela nous fait
tomber dans la superficialité. La
profondeur du cœur grandit avec le
silence » [8]. Le multitâche, la
précipitation et la recherche de
stimuli distrayants nous remplissent
d'un bruit interne qui nous empêche
de bien travailler et, par conséquent,
de nous sanctifier par ce travail. En
revanche, en concentrant toute notre
attention sur ce que nous avons à
faire, sachant que le Seigneur nous
regarde avec amour à chaque
instant, il nous sera plus facile de
rendre gloire à Dieu à travers notre
travail.

L'esprit contemplatif - le désir de
transformer toute la journée en



prière - ne nous détourne pas de nos
propres responsabilités. Au
contraire, il nous pousse à bien
accomplir chaque tâche concrète par
amour pour Dieu et par service aux
autres. C'est ainsi que cette
occupation, qui humainement peut
passer inaperçue, acquiert un sens
divin d'éternité, parce que nous
entrons en dialogue avec le Seigneur.
Saint Josémaria avait l'habitude de
répéter qu'il ne faisait pas de
distinction « entre la prière et le
travail : tout est contemplation et
apostolat » [9]. Et don Alvaro,
commentant cette idée, disait que
notre fondateur « ne sait pas quand il
prie et quand il travaille, parce que
pour lui les deux choses sont sur le
même plan et se confondent » [10].

Vivre ainsi le temps de travail de
l’après-midi sera, pour ainsi dire, un
bon entraînement pour prolonger cet
esprit contemplatif vingt-quatre
heures sur vingt-quatre. Ainsi, toute



tâche « n'éloigne pas notre esprit de
Dieu : elle renforce notre désir de
tout faire pour lui, de vivre pour lui,
avec lui, en lui » [11]. Même si ce
temps n'est pas proprement consacré
au travail — parce que nous avons
peut-être déjà terminé notre journée
ou notre étape de travail, ou parce
que c'est un jour de repos — nous
pouvons réaliser n'importe quelle
activité en recherchant le silence
intérieur et le recueillement
contemplatif. Nous préparons ainsi
le terrain pour la prière de l’après-
midi de ce jour, afin d'arriver sans
trop d'agitation intérieure, la tête et
le cœur sur le Seigneur, auquel nous
avons essayé de nous adresser au
cours des heures précédentes.

L'oraison mentale sera donc, en
définitive, un prolongement du
dialogue que nous avons eu avec le
Seigneur tout au long de la journée
et, plus intensément, le soir. Grâce à
ces temps de méditation, « nous



saurons faire de notre journée,
naturellement et sans spectacle, une
louange continuelle à Dieu. Nous
nous maintiendrons en sa présence,
comme les amoureux dirigent
continuellement leurs pensées vers
celui qu'ils aiment » [12].

Un silence à savourer

La résidence DYA fonctionnait depuis
deux ans. Saint Josémaria, qui
jusqu'alors avait assumé toute la
charge des activités de formation des
jeunes, demanda à quelques-uns de
ses fils de l'aider dans cette tâche. Il
décida donc de rédiger une
instruction qui faciliterait leur
préparation et rassemblerait des
idées qui inspireraient le travail
apostolique avec les garçons de San
Rafael. Parmi les traits qu'il estime
important de favoriser dans la
résidence, il signale l'amour du
silence : Nos étudiants n'oublieront
pas que leur silence est la prière, le



travail et le repos des autres. Après le
commentaire de l'Évangile, le soir, il
y aura un grand silence jusqu'à la
messe du lendemain » [13]. Saint
Josémaria considérait ce silence non
pas comme une question de
discipline ou d'ordre, mais surtout
comme un poumon pour la prière et
la messe du lendemain : « On le
savoure, il devient indispensable » 
[14].

Nous pensons souvent qu'il faut
élever la voix pour se faire entendre.
Nous pensons que c'est la seule façon
d'attirer l’attention ou de faire valoir
notre point de vue d'une manière
plus attrayante. Dieu, lui, travaille
dans l'autre sens. « Un silence
paisible enveloppait toute chose, et la
nuit de la Pâque était au milieu de
son cours rapide ; alors, du haut du
ciel, venant de ton trône royal,
Seigneur, ta Parole toute-puissante
fondit en plein milieu de ce pays de
détresse, comme un guerrier



impitoyable, portant l’épée
tranchante de ton décret inflexible
(Sg 18, 14-15). C'est dans le calme de
la crèche, et non dans l'agitation de
l'auberge, que Dieu s'est fait enfant.
Face à un mode de vie marqué par
une stimulation constante, Jésus
nous demande de rechercher le
silence et de nous retirer du bruit.

Un jour, quelque chose nous a peut-
être bouleversés. Nous n'en
comprenons pas bien le sens et nous
nous endormons agités ou inquiets.
D'autres fois, c'est le contraire qui se
produit : nous arrivons au soir
satisfaits du déroulement de la
journée, ou remplis de joie. Nous
pouvons méditer tout cela avec le
Seigneur pendant la nuit, en passant
en revue avec lui les sentiments qui
ont occupé notre cœur. Ces bruits,
ces problèmes que nous ne
comprenions pas, se transforment en
une mélodie au rythme des autres
sons de la journée. Ce qui nous a



donné de la joie prend aussi un sens
plus large : ce n'est pas une bonne
note isolée, mais elle fait partie du
chant de notre abandon. Et c'est une
mélodie que nous ne nous imposons
pas selon nos attentes, mais qui est le
fruit de l'écoute en silence de ce que
Dieu veut nous dire.

Un philosophe a dit un jour que «
tout le malheur de l'humanité vient
d'une seule chose : ne pas savoir
rester tranquille dans une pièce » [15].
Le temps de la nuit nous fait entrer
dans la chambre la plus profonde de
nous-mêmes : celle « où les choses de
grand secret passent entre Dieu et
l'âme » [16]. C'est-à-dire qu'il nous
éloigne de la superficialité et ouvre «
un espace intérieur au plus profond
de nous-mêmes, pour que Dieu y
demeure, pour que sa parole
demeure en nous, pour que l'amour
pour lui s'enracine dans notre esprit
et dans notre cœur et anime notre
vie » [17].



Cette coutume peut donc nous aider
à grandir dans notre désir de vivre
près de Jésus. Après tout, c'est le
trésor pour lequel nous avons tout
vendu (cf. Mt 13, 44). Le cœur a
besoin de cette solitude pour se
purifier, pour se nourrir de l'unique
passion qui le libère de l'esclavage.
Cet idéal s'exprime dans la prière et
dans la messe du lendemain. De la
même manière que nous soupirons
humainement avec impatience après
quelque chose que nous attendons
depuis longtemps, nous pouvons
raviver dans le temps de la nuit le
désir d'atteindre ce double rendez-
vous avec Dieu. C'est un désir qui va
au-delà de l’envie qui va et vient :
c'est une grâce que le Seigneur nous
donne et qui informe notre
existence. C'est pourquoi saint
Josémaria a ressenti ce moment
comme une nécessité : c'était
l'occasion de nourrir l'idéal qui
animait sa vie, celui que Dieu avait
mis dans son cœur. C'est, en somme,



la même attitude que celle de Jésus
qui, après une journée bien remplie,
désirait être seul avec son Père.

* * *

C'est probablement dans la maison
de Nazareth que Jésus a appris à
valoriser ces moments de silence. En
effet, l'Évangile ne rapporte pas un
seul mot sur saint Joseph : c'était un
homme qui accordait plus
d'importance à l'écoute. Et c'est grâce
à cette attitude attentive qu'il a su
reconnaître la voix de Dieu à travers
l'ange (cf. Mt 1, 20-24). Marie médite
dans son cœur tout ce qui se passe :
aussi bien l'émerveillement qui
entoure la naissance de son Fils (cf.
Lc 2, 19) que l'incompréhension de la
réponse qu'elle lui donne lorsqu'elle
le rencontre au temple (cf. Lc 2, 51).
Elle avait besoin de savourer ces
événements, de découvrir la mélodie
que Dieu prépare avec ce qui la
remplit de joie et avec ce qu'elle ne



comprend pas entièrement. Jésus ne
commencera sa vie publique
qu'après trente ans de clandestinité.
Un temps de travail et de silence, au
cours duquel il grandit « en sagesse,
en âge et en grâce devant Dieu et
devant les hommes » (Lc 2, 52).

[1]. Benoît XVI, Audience, 7 mars 2012.

[2]. Cf. Chemin, n° 304.

[3]. Don Javier, Lettres familiales (IV),
1er septembre 1997, n° 222.

[4]. Forge, n° 738.

[5]. De Notre Père, Lettre 24, n.° 18.

[6]. De Notre Père, Cronica, 1967, p.
788.

[7]. Forge n° 739.



[8] Pape François, Audience, 15
décembre 2021.

[9]. Instruction 19 mars 1934, note 35.

[10]. Don Alvaro, commentaire de
l'Instruction 8 décembre 1941, note
38.

[11]. Dialogue avec le Seigneur, n° 212.

[12]. Quand le Christ passe, n° 119.

[13]. Instruction 9 janvier 1935, n° 169.

[14]. Ibid, note 115.

[15]. Pascal, Pensées, n° 139.

[16]. Sainte Thérèse d’Avila, Les
demeures, I, n° 14.

[17]. Benoît XVI, Audience, 7 mars
2012.

José María Álvarez de Toledo



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-silence-dune-
ame-contemplative-temps-de-travail-de-

lapres-midi-et-le-temps-de-la-nuit/
(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-silence-dune-ame-contemplative-temps-de-travail-de-lapres-midi-et-le-temps-de-la-nuit/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-silence-dune-ame-contemplative-temps-de-travail-de-lapres-midi-et-le-temps-de-la-nuit/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-silence-dune-ame-contemplative-temps-de-travail-de-lapres-midi-et-le-temps-de-la-nuit/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-silence-dune-ame-contemplative-temps-de-travail-de-lapres-midi-et-le-temps-de-la-nuit/

	Le silence d'une âme contemplative : le temps de travail de l'après-midi et le temps de la nuit

