opusdei.org

Théme 36 - Le
septieme
commandement du
décalogue

Le septieme commandement
interdit de prendre ou retenir
injustement ce qui appartient a

autrui et a lui faire du tort en
ses biens

05/01/2014

36.

Le septieme commandement du
Décalogue



« Le septieme commandement
défend de prendre ou de retenir le
bien du prochain injustement et de
faire du tort au prochain en ses biens
de quelque maniére que ce soit. Il
prescrit la justice et la charité dans la
gestion des biens terrestres et des
fruits du travail des hommes. I1
demande en vue du bien commun le
respect de la destination universelle
des biens et du droit de propriété
privée. La vie chrétienne s’efforce
d’ordonner a Dieu et a la charité
fraternelle les biens de ce monde

» (Catéchisme, 2401).

1. Le destin universel et la
propriété privée des biens

« Au commencement, Dieu a confié la
terre et ses ressources a la gérance
commune de '’humanité pour qu’elle
en prenne soin, la maitrise par son
travail et jouisse de ses fruits (cf. Gn
1, 26-29). Les biens de la création



sont destinés a tout le genre humain
» (Catéchisme, 2402).

Cependant « 'appropriation des
biens est 1égitime pour garantir la
liberté et la dignité des personnes,
pour aider chacun a subvenir a ses
besoins fondamentaux et aux
besoins de ceux dont il a la charge
» (itbidem).

« Le droit a la propriété privée,
acquise ou recue de maniere juste,
n’abolit pas la donation originelle de
la terre a ’ensemble de ’'humanité.
La destination universelle des biens
demeure primordiale[1], méme si la
promotion du bien commun exige le
respect de la propriété privée, de son
droit et de son exercice

» (Catéchisme, 2403). Le respect du
droit a la propriété privée est
important pour un développement
ordonné de la vie sociale.

« ’homme, dans 'usage qu’il fait (de
ces biens), ne doit jamais tenir les



choses qu’il possede légitimement
comme n’appartenant qu’a lui, mais
les regarder aussi comme
communes : en ce sens qu’elles
puissent profiter non seulement a
lui, mais aussi aux autres’ (Concile
Vatican II, Const. Gaudium et spes, 69,
1). La propriété d’un bien fait de son
détenteur un administrateur de la
Providence pour le faire fructifier et
en communiquer les bienfaits a
autrui, et d’abord a ses proches

» (Catéchisme, 2404).

Le socialisme marxiste et en
particulier le communisme, en
soutenant entre autres la
subordination absolue de l'individu a
la société, nie le droit de la personne
a la propriété privée des biens de
production (ceux qui servent a
produire d'autres biens, tels que la
terre, certaines industries, etc.), et
affirme que seul 1'Etat peut posséder
ces biens, comme condition



permettant d'instaurer une société
sans classe|[2].

« L’Eglise a rejeté les idéologies
totalitaires et athées associées, dans
les temps modernes, au
‘communisme’ ou au ‘socialisme’. Par
ailleurs, elle a récusé dans la
pratique du ‘capitalisme’
I'individualisme et le primat absolu
de la loi du marché sur le travail
humain » (Catéchisme, 2425)[3].

2. L'usage des biens : tempérance,
justice et solidarité

« En matiere économique, le respect
de la dignité humaine exige la
pratique de la vertu de tempérance,
pour modérer I’attachement aux
biens de ce monde ; de la vertu de
justice, pour préserver les droits du
prochain et lui accorder ce qui lui est
di ; et de la solidarité » (Catéchisme,
2407).



Faisant partie de la tempérance la
vertu de pauvreté ne consiste pas a
n'avoir rien, mais a étre détaché des
biens matériels, a se contenter de ce
qui suffit pour vivre avec sobriété et
modération[4], et a gérer les biens
pour le service des autres. Notre
Seigneur nous a donné l'exemple de
la pauvreté et du détachement
depuis sa venue au monde jusqu'a sa
mort (cf. 2 Co 8, 9). Il a également
montré le dommage que peut causer
I'attachement aux richesses : « il sera
difficile a un riche d'entrer dans le
Royaume des Cieux » (Mt 19, 23).

La justice, comme vertu morale,
consiste en I'habitude de donner,
avec une volonté constante et ferme,
a chacun ce qui lui est di. La justice
entre personnes individuelles est
appelée commutative (par exemple,
rembourser une dette) ; la justice
distributive « regle ce que la
communauté doit aux citoyens
proportionnellement a leurs



contributions et a leurs besoins

» (Catéchisme, 2411)[5] ; et 1a justice
légale est celle du citoyen envers la
communauté (par exemple, payer les
impots justes).

La vertu de la solidarité est « la
détermination ferme et persévérante
de travailler pour le bien commun,
c'est-a-dire pour le bien de tous et de
chacun parce que tous nous sommes
vraiment responsables de tous[6]. La
solidarité est « le partage des biens
spirituels plus encore que matériels
» (Catéchisme, 1948).

3. Le respect des biens d'autrui

Le septieme commandement défend
de prendre ou retenir injustement le
bien d'autrui, ou de causer un
dommage injuste a son prochain
dans ses biens matériels. On commet
un larcin ou un vol lorsqu’on
s'approprie furtivement les biens du
prochain. La rapine consiste a
s'emparer violemment du bien



d'autrui. La fraude est un vol qui
s'accomplit en trompant le prochain
par des tricheries, de faux
documents, etc., ou en le privant d'un
juste salaire. L'usure consiste a
réclamer un intérét supérieur a ce
qui est licite eu égard a la somme
prétée (généralement en profitant de
la situation de dénuement du
prochain).

Sont encore moralement illicite : la
spéculation par laquelle on agit pour
faire varier artificiellement
Pestimation des biens, en vue d’en
tirer un avantage au détriment
d’autrui; la corruption par laquelle
on détourne le jugement de ceux qui
doivent prendre des décisions selon
le droit ; appropriation et l'usage
privés des biens sociaux d’une
entreprise ; les travaux mal faits, la
fraude fiscale, 1a contrefagon des
cheques et des factures, les dépenses
excessives, le gaspillage. Infliger
volontairement un dommage aux



propriétés privées ou publiques est
contraire a la loi morale et demande
réparation » (Catéchisme, 2409).

« Les contrats sont soumis a la justice
commutative qui regle les échanges
entre les personnes (...) dans I’exact
respect de leurs droits. La justice
commutative oblige strictement ; elle
exige la sauvegarde des droits de
propriété, le paiement des dettes et la
prestation des obligations librement
contractées » (Catéchisme, 2411). «
Les contrats (doivent étre)
rigoureusement observés dans la
mesure ou I’engagement pris est
moralement juste » (Catéchisme,
2410).

L’obligation de réparer : celui qui a
commis une injustice est tenu de
réparer le dommage causé, dans la
mesure du possible. La restitution de
la chose volée — ou au moins le désir
et la résolution de la rendre - est
nécessaire pour recevoir 1'absolution



sacramentelle. La restitution oblige
de facon urgente : le retard coupable
aggrave le dommage envers le
créancier et la faute du débiteur. La
seule excuse au devoir de restitution
est I'impossibilité physique ou
morale, tant qu'elle persiste.
L'obligation peut s'éteindre, par
exemple, sila dette a été remise par
le créancier[7].

4. La doctrine sociale de I'Eglise

L'Eglise, « quand elle accomplit sa
mission d’annoncer 1’Evangﬂe,
atteste a ’homme, au nom du Christ,
sa dignité propre et sa vocation a la
communion des personnes ; elle lui
enseigne les exigences de la justice et
de la paix, conformes a la sagesse
divine » (Catéchisme, 2419).
L'ensemble de ces enseignements
relatifs aux principes qui doivent
réguler la vie sociale est appelé
Doctrine sociale et fait partie de la
doctrine morale catholiquel[8].



Voici quelques-uns des
enseignements fondamentaux de la
Doctrine sociale de I'Eglise :

1) la dignité transcendante de la
personne humaine et l'inviolabilité
de ses droits ;

2) la reconnaissance de la famille
comme cellule de base de la société,
fondée sur le vrai mariage
indissoluble, et 1a nécessité de la
protéger et promouvoir dans les lois
sur le mariage, 1'éducation et la
morale publique ;

3) les enseignements relatifs au bien
commun et & la fonction de I'Etat.

La mission de la hiérarchie de I'Eglise
est d'un ordre tout différent de celle
de l'autorité politique. La fin de
1'Fglise est surnaturelle et sa mission
est de conduire les hommes au salut.
C'est pourquoi quand le Magistere se
réfere a des aspects temporels du
bien commun, il le fait dans la



mesure ou ils doivent s'ordonner au
bien supréme, notre fin ultime.
L'Fglise porte un jugement moral, en
matiere économique et sociale, «
quand l'exigent les droits
fondamentaux de la personne ou le
salut des ames »[9].

Il est important de souligner qu'il «
n’appartient pas aux pasteurs de
’Eglise d’intervenir directement
dans la construction politique et dans
I’organisation de la vie sociale. Cette
tache fait partie de la vocation des
fideles laics, agissant de leur propre
initiative avec leurs concitoyens

» (Catéchisme, 2442)[10].

5. Activité économique et justice
sociale

« Le travail humain procede
directement de personnes créées a
I'image de Dieu et appelées a
prolonger, les unes avec et pour les
autres, I'ceuvre de la création en
dominant la terre (cf. Gn 1,28 ;



Concile Vatican II, Const. Gaudium et
spes, 34 ; Jean-Paul 11, Enc.
Centesimus annus, 31). Le travail est
donc un devoir : ‘Si quelqu’un ne
veut pas travailler, qu’il ne mange
pas non plus’ (2 Th 3,10 ; cf. 1 Th
4,11). Le travail honore les dons du
Créateur et les talents recus. Il peut
aussi étre rédempteur » (Catéchisme,
2427). S'il accomplit son travail en
union avec le Christ, 'homme se fait
collaborateur du Fils de Dieu dans
son ceuvre rédemptrice. Le travail
devient un moyen de sanctification
des personnes et des réalités
terrestres, qu'il anime avec ’Esprit
du Christ (cf. ibidem)[11].

Dans l'exercice de son travail, «
chacun a le droit d’initiative
économique, chacun usera
légitimement de ses talents pour
contribuer a une abondance
profitable a tous, et pour recueillir
les justes fruits de ses efforts. Il
veillera a se conformer aux



réglementations portées par les
autorités légitimes en vue du bien
commun (cf. Jean-Paul II, Enc.
Centesimus annus, 32 ; 34)

» (Catéchisme, 2429)[12].

La responsabilité de I'Etat : «
L'activité économique, en particulier
celle de I'économie de marché, ne
peut se dérouler dans un vide
institutionnel, juridique et politique.
Elle suppose, au contraire, que soient
assureées les garanties des libertés
individuelles et de la propriété, sans
compter une monnaie stable et des
services publics efficaces. Le devoir
essentiel de I'Etat est cependant
d'assurer ces garanties, afin que ceux
qui travaillent et qui produisent
puissent jouir du fruit de leur travail
et donc se sentir stimulés a
I'accomplir avec efficacité et
honnéteté[13]. »

« Les responsables d’entreprises (...)
sont tenus de considérer le bien des



personnes et pas seulement
I’augmentation des profits. Ceux-ci
sont nécessaires cependant. Ils
permettent de réaliser les
investissements qui assurent I’avenir
des entreprises. Ils garantissent
I’emploi » (Catéchisme, 2432). Ce sont
eux qui « portent devant la société la
responsabilité économique et
écologique de leurs opérations[14]. »

« L’accés au travalil et a la profession
doit étre ouvert a tous sans
discrimination injuste, hommes et
femmes, bien portants et handicapés,
autochtones et immigrés (cf. Jean-
Paul II, Enc. Laborem exercens, 19 ;
22-23). En fonction des circonstances,
la société doit pour sa part aider les
citoyens a se procurer un travail et
un emploi (cf. Jean-Paul II, Enc.
Centesimus annus, 48) » (Catéchisme,
2433). « Le juste salaire est le fruit
légitime du travail. Le refuser ou le
retenir, peut constituer une grave
injustice. » (Catéchisme, 2434)[15].



La justice sociale : cette expression a
commencé d'étre utilisée au XX
siécle en référence a la dimension
universelle qu'ont acquis les
problemes de justice. « La société
assure la justice sociale lorsqu’elle
réalise les conditions permettant aux
associations et a chacun d’obtenir ce
qui leur est dia selon leur nature et
leur vocation » (Catéchisme, 1928).

Justice et solidarité entre nations : «
Les nations riches ont une
responsabilité morale grave a ’égard
de celles qui ne peuvent par elles-
mémes assurer les moyens de leur
développement ou en ont été
empéchées par de tragiques
événements historiques. C’est un
devoir de solidarité et de charité ;
C’est aussi une obligation de justice si
le bien-étre des nations riches
provient de ressources qui n’ont pas
été équitablement payées

» (Catéchisme, 2439).



« I’aide directe constitue une
réponse appropriée a des besoins
immeédiats, extraordinaires, causés
par exemple par des catastrophes
naturelles, des épidémies, etc. Mais
elle ne suffit pas a réparer les graves
dommages qui résultent des
situations de dénuement ni a
pourvoir durablement aux besoins

» (Catéchisme, 2440).

« Il faut aussi réformer les
institutions économiques et
financiéres internationales pour
qu’elles promeuvent mieux des
rapports équitables avec les pays
moins avancés » (ibidem ; cf. Jean-
Paul II, Enc. Sollicitudo rei socialis,
16).

6. Justice et charité

La charité - forma virtutum, forme de
toutes les vertus - est d'un niveau
supérieur a la justice ; elle ne se
manifeste pas seulement ou
principalement en ce que I'on donne



plus que ce qui est di en stricte
justice. Elle consiste surtout dans le
don de soi-méme — car c'est cela
I'amour - et doit toujours
accompagner la justice, en la
vivifiant de l'intérieur. Cette union
entre justice et charité se manifeste,
par exemple, lorsqu'on donne ce que
I'on doit avec joie, que l'on se
préoccupe non seulement des droits
de l'autre mais aussi de ses besoins,
et en général que 1'on pratique la
justice avec douceur et
compréhension[16].

La justice doit toujours étre informée
par la charité. Dans les relations
humaines, on ne peut tenter de
résoudre les problemes simplement
avec une justice, considérée comme
un prétendu fonctionnement adéquat,
anonyme, des structures sociales : «
Quand tu résous des affaires, veille a
ne jamais faire prévaloir la justice au
point d'en oublier la charité » (saint
Josémaria, Sillon, 973).



La justice et la charité doivent
particulierement étre vécues dans
I'attention portée aux personnes
dans le besoin (pauvres, malades,
etc.). On ne pourra jamais atteindre
un état de la société ou l'attention
personnelle aux besoins matériels et
spirituels du prochain serait
superflue. L'exercice des ceuvres de
miséricorde matérielles et
spirituelles sera toujours nécessaire
(cf. Catéchisme, 2447).

« I’amour - caritas — sera toujours
nécessaire, méme dans la société la
plus juste. Il n’y a aucun ordre juste
de I’Etat qui puisse rendre superflu le
service de I’'amour. Celui qui veut
s’affranchir de ’amour se prépare a
s’affranchir de ’homme en tant
quhomme. Il y aura toujours de la
souffrance, qui réclame consolation
et aide. Il y aura toujours de la
solitude. De méme, il y aura toujours
des situations de nécessité matérielle,
pour lesquelles une aide est



indispensable, dans le sens d’'un
amour concret pour le prochain.
I’Etat qui veut pourvoir a tout, qui
absorbe tout en lui, devient en
définitive une instance
bureaucratique qui ne peut assurer
I’essentiel dont 'homme souffrant —
tout homme - a besoin : le
dévouement personnel plein
d’amour[17]. »

La misére humaine attire la
compassion du Christ Sauveur qui a
voulu la prendre sur lui et
s'identifier avec « les plus petits de
(ses) freres » (Mt 25, 40). C'est aussi
pour cela que les victimes de la
misére sont I'objet d'un amour
préférentiel de la part de 1'Eglise qui,
des les origines, n'a cessé de
travailler a les soulager et les
défendre (cf. Catéchisme, 2448).

Pau Agulles

Bibliographie de base



Catéchisme de I’Eglise Catholique,
2401-2463.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie "Vivre face
a Dieu et face aux hommes", dans
Amis de Dieu, 154-174.

[1] Ce fait revét une importance
morale particuliere dans les cas ou
un péril grave oblige a avoir recours
a des biens d'autrui de premiére
nécessité.

[2] On a constaté au XX*™ siécle les
conséquences néfastes d'une telle
conception, y compris sur le plan
économique et social.

[3] Cf. Jean-Paul II, Enc. Centesimus
annus, 1 mai 1991, 10; 13 ; 44. « La
régulation de I’économie par la seule
planification centralisée pervertit a



la base les liens sociaux ; sa
régulation par la seule loi du marché
mangque a la justice sociale ‘carily a
de nombreux besoins humains qui
ne peuvent étre satisfaits par le
marché’ (Jean-Paul I, Enc.
Centesimus annus, 34). Il faut
préconiser une régulation
raisonnable du marché et des
initiatives économiques, selon une
juste hiérarchie des valeurs et en vue
du bien commun » (Catéchisme,
2425).

[4] Cf. saint Josémaria, Chemin, 631 et
632.

[5] La justice distributive pousse
ceux qui gouvernent la société a
distribuer équitablement le bien
commun, a décerner un honneur ou
une responsabilité a qui le mérite,
sans égard au favoritisme.

[6] Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30 décembre 1987, 38.



[7] « Ceux qui, d’'une maniére directe
ou indirecte, se sont empareés d’un
bien d’autrui, sont tenus de le
restituer, ou de rendre I’équivalent
en nature ou en espece, si la chose a
disparu, ainsi que les fruits et
avantages qu’en aurait légitimement
obtenu son propriétaire. Sont
également tenus de restituer a
proportion de leur responsabilité et
de leur profit tous ceux qui ont
participé au vol en quelque maniere,
ou en ont profité en connaissance de
cause ; par exemple ceux qui
Pauraient ordonné, ou aidé, ou recelé
» (Catéchisme, 2412).

Au cas ou 'on ne peut retrouver le
propriétaire d'un bien, le possesseur
de bonne foi peut le garder en son
pouvoir ; le possesseur de mauvaise
foi — par exemple, parce qu'il I'a volé
— doit le destiner aux pauvres ou a
des ceuvres de bienfaisance.



[8] Cf. Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 41.

[9] Concile Vatican II, Const. Gaudium
et spes, 76 ; cf. Catéchisme, 2420.

[10] « L’action sociale peut impliquer
une pluralité de voies concreétes. Elle
sera toujours en vue du bien
commun et conforme au message
évangélique et a ’enseignement de
I’Eglise. Il revient aux fidéles laics
‘d’animer les réalités temporelles
avec un zele chrétien et de s’y
conduire en artisans de paix et de
justice’ (Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 47) » (Catéchisme, 2442).
Cf. aussi Jean-Paul II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 42.

« Une partie essentielle du munus
docendi du prétre consiste a
enseigner les vertus chrétiennes —
toutes les vertus chrétiennes — ainsi
que leurs exigences et leurs
manifestations concrétes dans les
diverses circonstances de la vie des



hommes aupreés desquels il exerce
son ministere. De méme qu'il doit
enseigner a respecter et a estimer la
dignité et la liberté dont Dieu a doté
la personne humaine en la créant, et
la dignité surnaturelle particuliere
que le chrétien recoit par le baptéme.
Aucun prétre, qui accomplit ce
devoir ministériel qui est le sien, ne
pourra jamais étre accusé — si ce
n'est par ignorance ou mauvaise foi
— de se méler de politique. On ne
pourrait méme pas dire qu'en
développant ces enseignements il
s'immisce dans la tache apostolique
spécifique qui incombe aux laics
d'ordonner chrétiennement les
structures et les tAches temporelles

» (saint Josémaria, Entretiens, 5).

[11] « Les occupations
professionnelles — le travail au foyer
est lui aussi une profession de
premiere importance — témoignent
de la dignité de la personne
humaine, en nous donnant ’occasion



de développer notre personnalité,
d’étre unis aux autres, d’avoir des
revenus, de contribuer au mieux-étre
de la société dans laquelle nous
vivons, et de faire progresser
I’humanité tout entiere...— Pour un
chrétien, ces perspectives se
prolongent et s’élargissent davantage
encore, parce que le travail, qui a été
assumé par le Christ comme une
réalité rachetée et rédemptrice,
devient un moyen et un chemin de
sainteté, une tache précise
sanctifiable et sanctifiante » (saint
Josémaria, Forge, 702). Cf. idem,
Quand le Christ passe, 53.

[12] « Observe tous tes devoirs
civiques, sans vouloir te soustraire a
I’accomplissement d’aucune
obligation. Et exerce aussi tous tes
droits, pour le bien de la collectivité,
sans en omettre aucun par
imprudence. Dans ce domaine aussi
tu dois porter un témoignage



chrétien » (saint Josémaria, Forge,
697).

[13] Jean-Paul II, Enc. Centesimus
annus, 48. Cf. Catéchisme, 2431. «
I’Etat a le devoir de surveiller et de
conduire I’application des droits
humains dans le secteur
économique ; dans ce domaine
toutefois, la premiére responsabilité
ne revient pas a I’Etat mais aux
institutions et aux différents groupes
et associations qui composent la
société » (ibidem).

[14] Ibidem, 37.

[15] « Compte tenu des fonctions et
de la productivité, de la situation de
I’entreprise et du bien commun, la
rémunération du travail doit assurer
a ’homme et aux siens les ressources
nécessaires a une vie digne sur le
plan matériel, social, culturel et
spirituel » (Concile Vatican II, Const.
Gaudium et spes 67, 2) » (Catéchisme,
2434).



[16] « De la stricte justice a
I’abondance de la charité il y a tout
un chemin a parcourir. Peu
nombreux sont ceux qui perséverent
jusqu’au bout. Quelques-uns se
contentent de s’approcher du seuil :
ils font abstraction de la justice, se
limitant a un peu de bienfaisance,
qu’ils baptisent charité ; ils ne se
rendent pas compte que cela ne
représente qu’'une petite partie de ce
qu’ils sont tenus de faire. Et ils se
montrent aussi satisfaits d’eux-
mémes que le pharisien qui pensait
avoir répondu aux exigences de la loi
parce qu’il jelinait deux fois par
semaine et qu’il payait la dime sur
tout ce qu’il possédait (cf. Lc 18, 12)

» (Saint Josémaria, Amis de Dieu,
172). Cf. ibidem, 83 ; idem,Forge, 502.

[17] Benoit XVI, Enc. Deus caritas est,
25 décembre 2005, 28.

Pau Agulles



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/le-septieme-
commandement-du-decalogue/
(18/02/2026)


https://opusdei.org/fr-ci/article/le-septieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-septieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-septieme-commandement-du-decalogue/

	Thème 36 - Le septième commandement du décalogue

