
opusdei.org

Thème 24 (2) - Le
sacrement de
l’Ordre

Par le sacrement de l’ordre, on
confère une participation au
sacerdoce du Christ -Tête. Le
sacerdoce ministériel diffère
essentiellement du sacerdoce
commun des fidèles.

17/01/2014

24(2).

1.Le sacerdoce du Christ



Au sein du peuple d'Israël, désigné
dans Ex 19, 6 comme « royaume de
prêtres », la tribu de Lévi fut choisie
par Dieu « pour le service de la
Demeure du témoignage» (Nb 1, 50);
à leurtour, parmi les lévites, on
consacrait les prêtres de l'ancienne
alliance par le rite de l'onction (cf. Ex
29, 1-7), en leur conférant une
fonction « en faveur des hommes
dans leurs relations avec Dieu, pour
offrir des dons et des sacrifices pour
les péchés » (He 5,1). Comme élément
de la loi mosaïque, ce sacerdoce est «
l’introduction d’une espérance
meilleure » (He 7, 19), « l’ébauche du
bonheur à venir », mais par lui-
même « il est absolument incapable
de mener à leur perfection ceux qui
viennent prendre part à ses
sacrifices qui sont toujours les
mêmes, offerts indéfiniment chaque
année» (He 10,1).

Le sacerdoce lévitique préfigura
d'une certaine manière dans le



peuple choisi la pleine réalisation du
sacerdoce en Jésus-Christ, non lié à la
généalogie ni aux sacrifices du
temple, ni à la Loi, mais seulement à
Dieu lui-même (cf. He 6,17-20 et 7,1
sq.). C'est pourquoi il fut « proclamé
par Dieu grand prêtre selon le
sacerdoce de Melkisédech » (He 5, 10),
qui « par son sacrifice unique, a
mené pour toujours à leur perfection
ceux qui reçoivent de lui la sainteté
» (He 10, 14). En effet le Verbe de
Dieu incarné, en accomplissant les
prophéties messianiques, rachète
tous les hommes par sa mort et par
sa résurrection, livrant sa propre vie
par l'accomplissement de sa
condition sacerdotale. Ce sacerdoce
que Jésus lui-même présente sous les
termes de consécration et de mission
(cf.Jn 10,14), a, en conséquence, une
valeur universelle : il n'existe pas «
une action salvifique de Dieu en
dehors de l'unique médiation du
Christ »[1].



2.Le sacerdoce chez les apôtres et
dans la succession apostolique

À la dernière cène, Jésus manifeste la
volonté de faire participer ses
apôtres de son sacerdoce, exprimé
comme consécration et mission : « De
même que tu m’as envoyé dans le
monde, moi aussi, je les ai envoyés
dans le monde. Et pour eux je me
sanctifie moi-même, afin qu’ils
soient, eux aussi, sanctifiés dans la
vérité » (Jean 17,18-19). Cette
participation devient réalité en des
moments distincts tout au long du
ministère du Christ, qui peuvent être
considérés comme des pas successifs
qui conduiront à l'institution de
l'ordre sacré: lorsqu'il appelle les
apôtres en les constituant comme
collège (cf. Mc 3,13-19), lorsqu'il les
instruit et les envoie prêcher (cf. Lc
9,1-6), lorsqu'il leur confère le
pouvoir de pardonner les péchés (cf. 
Jn 20,22-23), lorsqu'il le leur confie la
mission universelle (cf. Mt 28,18-20) ;



jusqu’à l'occasion très spéciale où il
leur commande de célébrer
l'Eucharistie : « faîtes ceci en
mémoire de moi » (1 Co 11, 24). Dans
la mission apostolique ils « furent
confirmés pleinement le jour de la
Pentecôte »[2].

La mission divine confiée par le
Christ aux Apôtres est destinée à
durer jusqu’à la fin des siècles (cf. Mt
28, 20), étant donné que l’Évangile
qu’ils doivent transmettre est pour
l’Église principe de toute sa vie, pour
toute la durée du temps. C’est
pourquoi les Apôtres prirent soin
d’instituer, dans cette société
hiérarchiquement ordonnée, des
successeurs.

Pendant leur vie, « ils n’eurent pas
seulement pour leur ministère des
auxiliaires divers , mais pour que la
mission qui leur avait été confiée pût
se continuer après leur mort, ils
donnèrent mandat, comme par



testament, à leurs coopérateurs
immédiats d'achever leur tâche et
d'affermir l’œuvre commencée par
eux, leur recommandant de prendre
garde à tout le troupeau dans lequel
l’Esprit Saint les avait institués pour
paître l’Église de Dieu (cf. Ac 20, 28).
Ils instituèrent donc des hommes, de
ce genre, leur donnant pour la suite
charge d'ordonner qu'après leur
mort des hommes éprouvés
recueillent leur ministère (…) Ainsi
donc, les évêques ont reçu, pour
l’exercer avec l’aide des prêtres et
des diacres, le ministère de la
communauté. Ils président à la place
de Dieu le troupeau, dont ils sont les
pasteurs, par le magistère doctrinal,
le sacerdoce du culte sacré, le
ministère du gouvernement. »[3].

2.1.Liturgie de l’ordination

Dans le nouveau testament, le
ministère apostolique est transmis
par l’imposition des mains



accompagné d'une prière (cf. Ac 6, 6 ;
1 Tm 4, 14 ; 5, 22 ; 2 Tm 1, 6); telle est
la praxis présente dans les rites
d'ordination les plus anciens, comme
ceux qui sont recueillis dans la 
Traditio apostolica et les Statuta
Ecclesiæ Antiqua. Ce noyau essentiel,
qui constitue le signe sacramentel,
s'est enrichi au fil des siècles de
certains rites complémentaires, qui
peuvent différer selon les diverses
traditions liturgiques. «Ainsi, les rites
initiaux, dans le rite latin, – la
présentation et l’élection de
l’ordinand, l’allocution de l’évêque,
l’interrogatoire de l’ordinand, les
litanies des saints – attestent que le
choix du candidat s’est fait
conformément à l’usage de l’Église et
préparent l’acte solennel de la
consécration, après laquelle
plusieurs rites viennent exprimer et
achever d’une manière symbolique
le mystère qui s’est accompli: pour
l’évêque et le prêtre l’onction du
saint chrême, signe de l’onction



spéciale du Saint-Esprit qui rend
fécond leur ministère; remise du
livre des Évangiles, de l’anneau, de la
mitre et de la crosse à l’évêque en
signe de sa mission apostolique
d’annonce de la Parole de Dieu, de sa
fidélité à l’Église, épouse du Christ,
de sa charge de pasteur du troupeau
du Seigneur; remise au prêtre de la
patène et du calice, " l’offrande du
peuple saint " qu’il est appelé à
présenter à Dieu; remise du livre des
Évangiles au diacre qui vient de
recevoir mission d’annoncer
l’Évangile du Christ. » (Catéchisme,
1574)

2.2.Nature et effets de l'ordre reçu

Par le sacrement de l'ordre est
conférée une participation au
sacerdoce du Christ selon la modalité
transmise par la succession
apostolique. Le sacerdoce ministériel
se distingue du sacerdoce commun
des fidèles, reçu au baptême et par la



confirmation; les deux « sont
ordonnés l’un à l'autre », mais «ils
ont entre eux une différence
essentielle et non seulement de degré
»[4]. Il est propre et spécifique du
sacerdoce ministériel de représenter
« sacramentellement Jésus Christ
Tête et Pasteur »[5], ce qui permet
d'exercer l'autorité du Christ dans la
fonction pastorale de la prédication
et de gouvernement, et d’agir in
persona Christi dans l'exercice du
ministère sacramentel.

La repræsentatio Christi Capitis
subsiste toujours dans le ministre,
dont l’âme a été marquée du sceau
du caractère sacramentel, imprimé
de façon indélébile dans l’âme par
l'ordination. Le caractère est donc
l'effet principal du sacrement :
s’agissant d’une réalité permanente,
l'ordre ne peut être ni répété, ni
supprimé, ni conféré pour un temps
limité. «Un sujet validement ordonné
peut, certes, pour de graves motifs,



être déchargé des obligations et des
fonctions liées à l’ordination ou être
interdit de les exercer, mais il ne
peut plus redevenir laïc au sens strict
» (Catéchisme, 1583)

L'ordre dans chacun de ses degrés
confère en outre «La grâce du Saint-
Esprit propre à ce sacrement qui est
celle d’une configuration au Christ
Prêtre, Maître et Pasteur dont
l’ordonné est constitué le
ministre.» (Catéchisme, 1585). Cette
condition ministérielle est aussi bien
un don qu'une charge, car l'Ordre est
reçu en vue du service du Christ et
des fidèles, qui dans l'Église constitue
son Corps mystique. Plus
spécifiquement en ce qui concerne
l’évêque, le don reçu est « l'Esprit de
gouvernement que tu as donné à ton
Fils bien-aimé Jésus-Christ, et lui, à
son tour l’a communiqué aux saints
apôtres »[6]. Pour le prêtre on
demande à Dieu le don de l'Esprit «
pour qu'il soit digne de se présenter



sans reproche devant son autel,
d'annoncer l'Évangile de ton
royaume, de réaliser le ministère de
ta parole de vérité, de t’offrir des
dons et des sacrifices spirituels, de
rénover ton peuple dans le bain de la
régénération ; de sorte qu'il aille à la
rencontre de notre grand Dieu et
Sauveur Jésus-Christ »[7]. Dans le cas
des diacres, « la grâce sacramentelle
leur donne la force nécessaire pour
servir le Peuple de Dieu dans la «
diaconie » de la liturgie, de la parole
et de la charité, en communion avec
l’évêque et son presbyterium »[8].

2.3.Les degrés de l'ordre sacré.

Le diaconat, le presbytérat et
l'épiscopat, conservent entre eux une
relation intrinsèque, comme les
degrés de l’unique réalité
sacramentelle de l'ordre sacré, reçus
successivement et de manière
inclusive. En revanche, ils se
distinguent selon la réalité



sacramentelle conférée et les
fonctions correspondantes dans
l’Église.

L'épiscopat est la « plénitude du
sacrement de l'ordre », appelé « dans
la liturgie de l’Église dans le
témoignage des saints pères «
sacerdoce suprême » ou « sommet du
ministère sacré »[9]. Aux évêques est
confié «le ministère de la
communauté. Ils président à la place
de Dieu le troupeau, dont ils sont les
pasteurs, par le magistère doctrinal,
le sacerdoce du culte sacré, le
ministère du gouvernement »[10]. Ils
sont les successeurs des apôtres et
membres du collège épiscopal,
auquel ils s'incorporent
immédiatement en vertu de
l'ordination, gardiens de la
communion hiérarchique avec le
Pape, tête du collège épiscopal et
avec les autres membres.
Principalement il leur revient
d’exercer les fonctions capitales, tant



dans l’Église universelle que
lorsqu'ils président aux Églises
locales, qu’ils dirigent « comme
vicaires et légats du Christ ». Ils le
font « par leurs conseils, leurs
encouragements, leurs exemples,
mais aussi par leur autorité et par
l’exercice du pouvoir sacré »[11].
Parmi les charges de l'épiscopat « la
prédication de l’Évangile est la
première. Les évêques sont, en effet,
les hérauts de la foi, amenant au
Christ de nouveaux disciples, et les
docteurs authentiques, c’est-à-dire
pourvus de l’autorité du Christ,
prêchant au peuple qui leur est
confié la foi qui doit régler leur
pensée et leur conduite » et «
lorsqu’ils enseignent en communion
avec le Pontife romain ils ont droit,
de la part de tous, au respect qui
convient à des témoins de la vérité
divine et catholique »[12].
Finalement comme administrateurs
de la grâce du sacerdoce suprême, ils
modèrent par leur autorité la



distribution saine et fructueuse des
sacrements: « Ils règlent la
célébration du baptême, où est
donnée participation au sacerdoce
royal du Christ. Ils sont les ministres
originaires de la confirmation ; ce
sont eux qui donnent les saints
ordres et règlent la discipline de la
pénitence et s’emploient avec zèle,
par l’exhortation et l’instruction, à ce
que leurs peuples prennent, dans la
foi et le respect, la part qui est la leur
dans la liturgie et surtout dans le
saint sacrifice de la messe »[13].

L'ordre presbytéral a été institué par
Dieu pour que ses ministres « soient
investis par l'Ordre du pouvoir sacré
d'offrir le Sacrifice et de remettre les
péchés, et y exercent publiquement
pour les hommes au nom du Christ la
fonction sacerdotale »[14]. Aux
prêtres est confiée la fonction
ministérielle « à un degré
subordonné. Les prêtres sont donc
établis dans l'Ordre du presbytérat



pour être les coopérateurs de l'ordre
épiscopal dans l'accomplissement de
la mission apostolique »[15]. Ils
participent « à l'autorité par laquelle
le Christ construit, sanctifie et
gouverne son Corps » et l’ordre,
qu’ils ont reçu, « les marque d'un
caractère spécial qui les configure
ainsi au Christ Prêtre pour les rendre
capables d'agir au nom du Christ Tête
en personne »[16]. Ils « constituent,
avec leur évêque, un seul
presbyterium aux fonctions diverses
»[17] et remplissent leur mission en
entrant en contact immédiat avec les
hommes. Plus concrètement les
prêtres « ont pour première fonction
d'annoncer l'Évangile à toute la
création. Ils font naître et grandir le
peuple de Dieu, remplissant le
commandement du Seigneur : "Allez
dans le monde entier et prêchez la
Bonne Nouvelle à toutes les
créatures" »[18]. Leur fonction a
comme point central « le culte ou 
synaxe eucharistique où s’exerce par



excellence leur charge sacrée : là,
tenant la place du Christ et
proclamant son mystère, ils joignent
les demandes des fidèles au sacrifice
de leur chef, rendant présent et
appliquant dans le sacrifice de la
messe, jusqu’à ce que le Seigneur
vienne (cf. 1 Co 11, 26), l’unique
sacrifice du Nouveau Testament,
celui du Christ s’offrant une fois pour
toutes à son Père en victime
immaculée (cf. He 9, 11-28) »[19].
Tout cela est uni au « ministère de
réconciliation et de soulagement »
qu'ils exercent « en faveur des fidèles
pénitents ou malades ». Comme de
véritables pasteurs « exerçant, pour
la part d’autorité qui est la leur, la
charge du Christ, pasteur et chef, ils
rassemblent la famille de Dieu,
fraternité qui n’a qu’une âme et, par
le Christ, dans l’Esprit, ils la
conduisent à Dieu le Père »[20].

Au degré inférieur de la hiérarchie se
trouvent les diacres qui reçoivent



l’imposition des mains "non en vue
du sacerdoce mais du ministère"
qu'ils exercent à titre de 
repræsentatio Christi Servi. « Il
revient au diacre d’administrer
solennellement le baptême, de
conserver et de distribuer
l’Eucharistie, d’assister à un mariage
et de le bénir au nom de l’Église, de
porter le Viatique aux moribonds, de
lire la Sainte Écriture aux fidèles,
d’instruire et d’exhorter le peuple, de
présider le culte et la prière des
fidèles, d’administrer les
sacramentaux, d’accomplir les rites
des funérailles et de la sépulture
»[21].

3.Ministre et sujet

L’administration de l'ordre dans ses
trois degrés est réservée
exclusivement à l'évêque: dans le
nouveau testament seuls les apôtres
le confèrent et, « puisque le
sacrement de l’Ordre est le



sacrement du ministère apostolique,
il revient aux évêques en tant que
successeurs des Apôtres, de
transmettre " le don spirituel " (LG
21), " la semence apostolique " (LG
20) (Catéchisme, 1576), conservée
ainsi tout au long des siècles dans le
ministère ordonné.

Pour que l'ordination épiscopale soit
licite, il est requis, dans l'église latine,
un mandat explicite du souverain
pontife (cf. Code de Droit Canon,
1013); dans les églises orientales elle
est réservée au Souverain Pontife, au
Patriarche ou au Métropolite, étant
toujours illicite en l’absence de
mandat légitime (cf. CCEO, 745). Pour
les ordinations sacerdotales et
diaconales, il est nécessaire que
l’évêque qui ordonne soit l'évêque
propre du candidat ou l'évêque qui a
reçu les lettres dimissoriales de
l'autorité compétente (cf. Code de
Droit Canon, 1015 - 1016); si
l’ordination a lieu en dehors de la



propre circonscription, la permission
de l'évêque diocésain est nécessaire
(cf. Le Code de Droit Canon 1017).

Pour que soit valide l'ordination,
dans chacun de ses trois degrés, il est
nécessaire que le candidat soit un
homme et qu’il soit baptisé. Jésus-
Christ, en effet, a choisi comme
apôtres des hommes seulement, bien
que parmi tous ceux qui le suivaient
il se trouvât aussi des femmes, qui en
certaines occasions ont même
démontré une fidélité plus grande.
Cette conduite du Seigneur a valeur
de norme pour toute la vie de l'Église
et ne peut être considéré comme une
pratique de circonstance, car déjà les
apôtres se sont sentis liés par cette
praxis et ont imposé les mains à des
hommes seulement, y compris
lorsque l'église était répandue dans
des régions où la présence de
femmes dans le ministère n’eût pas
suscité de perplexité. Les Pères de
l'église ont suivi fidèlement cette



norme, conscients d’y voir une
tradition qui a force de loi et qui fut
adéquatement recueillie dans des
décrets synodaux. L'Église, en
conséquence, « ne se considère pas
autorisée à admettre les femmes à
l'ordination sacerdotale »[22].

Une ordination légitime et
pleinement fructueuse requiert en
outre, de la part du candidat, la
vocation comme réalité surnaturelle,
en même temps confirmée par
l'invitation de la part de l'autorité
compétente ("l’appel de la
hiérarchie"). D'autre part, dans
l'Église latine est en vigueur la loi du
célibat ecclésiastique pour les trois
degrés; celle-ci « n'est certes pas
exigée, par la nature même du
sacerdoce »[23], mais « elle est en
très grande conformité avec le
sacerdoce », car par le célibat les
clercs participent de la condition
célibataire assumée par le Christ
pour réaliser sa mission, « ils



s'unissent à lui plus facilement d’un
cœur sans partage, ils se dédient plus
librement à Lui et par Lui au service
de Dieu et des hommes ». Par le don
plénier de leur vie à la mission qui
leur est confiée, les prêtres ordonnés
« évoquent les noces mystérieuses
voulues par Dieu (…) entre l'Église et
son unique époux qui est le Christ.
Enfin, ils deviennent le signe vivant
du monde à venir, déjà présent par la
foi et la charité, où les enfants de la
résurrection ne prennent ni femme
ni mari »[24]. Les diacres
permanents n’ont pas l’obligation du
célibat ni ceux destinés au sacerdoce
des Églises Orientales. Et pour finir,
l’ordination requiert des dispositions
internes et externes déterminées,
l’âge et la science requises,
l'accomplissement des exigences
préalables à l'ordination et l'absence
d'empêchement et d'irrégularités (cf.
Code de Droit Canon, 1029 - 1042 ;
CCEO, 758 - 762). Pour les candidats à
l'ordination épiscopale sont requises



des conditions particulières qui
assurent qu’il est idoine à la fonction
(cf. Code de Droit Canon, 378).

Philip Goyret

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église Catholique,
1533-1600

Lectures recommandées

Concile Vatican II, Constitution 
Lumen gentium, 18-29; Décret 
Presbyterorum Ordinis, 2, 4-6, 15-17.

Saint Josémaria, Homélie Prêtres
pour l’éternité, inAimer l’Église, Le
Laurier, Paris, 1993, pp. 83-100.

[1] Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, Déclaration Dominus Iesus, 6-
VIII-2000, 14.



[2] Concile Vatican II, Constitution 
Lumen Gentium, 19.

[3] Ibidem, 20

[4] Ibidem, 10.

[5] Jean Paul II, Exhortation
Apostolique Pastores dabo vobis, 25-
III-92, 15, 4

[6] Pontifical romain, Ordination
épiscopale, Prière consécratoire

[7] Rite byzantin, Prière d’ordination
sacerdotale

[8] Concile Vatican II, Constitution 
Lumen Gentium, 29

[9] Ibidem, 21

[10] Ibidem, 20

[11] Ibidem, 27

[12] Ibidem, 25

[13] Ibidem, 26



[14] Concile Vatican II, Décret 
Presbyterorum Ordinis, 2

[15] Idem

[16] Idem

[17] Concile Vatican II, Constitution 
Lumen Gentium, 28

[18] Concile Vatican II, Décret 
Presbyterorum Ordinis, 4

[19] Concile Vatican II, Constitution 
Lumen Gentium, 28

[20] Idem

[21] Ibidem, 29

[22] Jean Paul II, Lettre apostolique 
Ordinatio Sacerdotalis, 22-V-94, 2

[23] Concile Vatican II, Décret 
Presbyterorum Ordinis, 16

[24] Ibidem



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-sacrement-
de-lordre/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-sacrement-de-lordre/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-sacrement-de-lordre/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-sacrement-de-lordre/

	Thème 24 (2) - Le sacrement de l’Ordre

