
opusdei.org

Très humains, très
divins (XXI) - Le
royaume de Dieu et
sa justice : la Justice
(II)

Les relations les plus
importantes de notre vie
définissent les devoirs les plus
importants. La justice nous
dessine une sorte de carte pour
ne pas les perdre de vue.
Éditorial de la série sur les
vertus "Très humains, très
divins".



08/08/2023

En fin d’après-midi, sur la place du
village, le maître de la vigne trouve
d'autres ouvriers encore inoccupés. «
Personne ne nous a embauchés »,
répondent-ils. Le maître les envoie
travailler dans sa vigne, alors que
c’est déjà la fin du jour (cf. Mt 20, 7).
Convaincu que, dans la pratique, la
justice sociale dépend de ses propres
décisions, le propriétaire de la vigne
décide d’embaucher ces pauvres
hommes. Volontairement ou non, ils
avaient perdu leur temps toute la
journée et manquaient peut-être du
minimum vital. Surtout, ils devaient
souffrir de leur inutilité, ce qui est
une angoisse existentielle profonde.
Le maître de la vigne ne se contente
donc pas de leur donner de l'argent,
mais il les aide à donner un sens à
leur vie. Jésus ne propose pas de
solution politique, mais veut



souligner que « la faim et la soif de la
justice » (Mt 5,6) doivent nous
conduire à rechercher des solutions
créatives aux problèmes sociaux, et
qu'il ne sera jamais chrétien de se
concentrer exclusivement sur des
questions personnelles.

Ardeur de la charité, solidité de la
justice

La même justice qui nous pousse à
reconnaître l'autre dans sa
différence et donc à respecter tout ce
qui lui appartient (sa vie, sa
réputation, ses biens) nous oblige à
réfléchir sur ce qui constitue le
minimum nécessaire à une vie
humaine digne et à agir en
conséquence. Si Dieu nous a donné
tous les biens de la terre pour que les
hommes et les femmes puissent jouir
de la vie en communauté, nous ne
pouvons pas être indifférents au fait
que, tandis que certains jouissent
d'une vie confortable, d'autres



meurent de faim ou ne peuvent pas
bénéficier, par exemple, d'une
éducation qui leur ouvrirait de
nouvelles perspectives.

« Le monde existe pour tous, car
nous tous, en tant qu’êtres humains,
nous naissons sur cette terre avec la
même dignité (...). Par conséquent,
en tant que communauté, nous
sommes appelés à veiller à ce que
chaque personne vive dans la dignité
et ait des opportunités appropriées
pour son développement intégral
»[1] . Les défis écologiques, par
exemple, ne peuvent être dissociés
d'une réflexion sur la justice. Un
chrétien doit toujours se sentir
responsable du monde qu’il veut
laisser aux générations suivantes,
indépendamment de ses opinions
légitimes sur les différents
problèmes et leurs solutions
possibles.



L’ardeur de notre charité et la
solidité de notre justice nous
donneront les critères et la force
nécessaire pour vivre au mieux nos
relations avec les autres.
Logiquement, les liens de la charité
conditionnent nos devoirs de justice,
et ces deux vertus déterminent
nombre de décisions que nous
prenons tous les jours : prendre soin
de ma famille est prioritaire par
rapport à d'autres initiatives sociales
possibles. L'« ordre de la charité »[2]

sur lequel saint Josémaría a insisté
est aussi un ordre de justice : je ne
serais pas juste vis-à-vis de ma mère
malade si je ne trouvais pas le temps
de lui rendre visite parce que je suis
occupé à des projets de solidarité très
valables mais qui m'empêchent
d’accomplir mes devoirs de fille ou
de fils. Si la générosité excessive du
propriétaire du vignoble, soucieux de
donner un travail décent au plus
grand nombre, le conduisait à mettre
en péril la solvabilité de la famille, ce



ne serait pas du tout juste pour sa
famille.

Mais les liens de la justice nous
aident aussi à affiner la charité.
L'amour pour sa propre famille et ses
proches peut parfois être désordonné
et nous conduire à nous réfugier
dans notre vie privée, sans vouloir
prendre conscience des besoins de
tant d'hommes et de femmes qui
nous entourent ; il peut aussi nous
conduire à toujours rechercher
l'avantage pour les nôtres, même au
détriment de tiers. C'est pourquoi il
est bon d'observer l'attitude du
propriétaire de la vigne : alors qu'il
jouissait probablement d’une
situation confortable et agréable et
de moyens abondants, il décide de se
compliquer la vie ; il parcourt
plusieurs fois les rues et offre à de
nombreux ouvriers la possibilité de
recevoir de l'argent pour leur travail.
Telle est la faim de justice de ceux



qui suivent Jésus, qui les conduit à
abandonner leur propre confort.

Enfin, la charité et la justice doivent
s’entrelacer dans une vision de la
réalité marquée par une vive
conscience de la dimension
relationnelle de notre vie et de notre
personne. « La justice qui peut être le
fondement stable de la paix est la
justice des enfants de Dieu, la justice
vivifiée par la charité qui voit dans
les autres des frères et des sœurs,
enfants du même Père céleste »[3] .
Notre sainteté consiste, pour une
bonne part, à découvrir que l'autre
fait partie de notre vie.

Relations et devoirs

Dans l'Écriture, le mot "justice" a un
sens beaucoup plus riche que son
sens actuel. « La justice n'est pas une
abstraction ou une utopie. Dans la
Bible, c'est l'accomplissement
honnête et fidèle de tout devoir
envers Dieu, c'est l'accomplissement



de sa volonté »[4] . Lorsque l'on dit,
par exemple, que saint Joseph était
juste, cela signifie qu'il était saint,
c'est-à-dire qu'il faisait ce qu'il fallait
dans chaque situation.

Une dimension très importante de
toutes les décisions du saint
Patriarche était celle de soupeser ses
devoirs envers le Seigneur et envers
les autres personnes, en particulier
Marie, afin d'ordonner les priorités
de sa vie et de son cœur. Le juste
n'est pas tant celui qui se croit la
mesure de toutes choses que celui
qui se laisse mesurer et organise sa
vie en fonction de ses relations avec
les autres. « Celui qui est juste (…)
vivra par la foi » (He 10,38).

En lisant les œuvres de saint
Josémaría, on peut être surpris de
constater qu'à côté des passages où il
décrit l'amour et le don de soi comme
des traits distinctifs de la vie
chrétienne, il affirme aussi très



souvent que la sainteté consiste
simplement à accomplir son devoir
de chaque instant. « Chrétiens ! notre
vie doit être ordinaire au point de
vouloir bien faire tous les jours les
mêmes choses que nous devons
faire ; au point d’accomplir dans le
monde notre mission divine, en
accomplissant le petit devoir de
chaque instant.»[5] Le fait que le
concept de "devoir" occupe une place
aussi importante dans ses écrits peut
susciter une certaine perplexité chez
le lecteur ou le croyant
contemporain. En effet, transformer
l'idéal chrétien en l'accomplissement
ponctuel d'une somme de
commandements n'est pas seulement
inintéressant, mais peut aussi finir
par nous accabler et nous attrister. Si
le christianisme est la religion de
l'amour, et donc de la liberté,
pourquoi saint Josémaría insiste-t-il
sur un mot apparemment sobre et
froid comme "devoir" ? En effet, ce
qui suscite notre admiration pour le



propriétaire de la vigne, au-delà de
son comportement étonnant, c'est
précisément cette générosité qui va
au-delà du simple sens du devoir.

Cependant, nous ne comprendrions
pas la profondeur de la pensée de
saint Josémaría si nous pensions que
son message n'est qu'un appel froid
et sec à accomplir les devoirs de
notre vie ordinaire. Ce n'est pas leur
accomplissement en soi qui nous
rapproche de Dieu, mais l'amour qui
nous pousse à accomplir chaque
tâche de notre journée, le mieux
possible.« La dévotion sincère, le
véritable amour de Dieu nous
poussent à travailler, à accomplir
notre devoir de chaque jour, même
s’il en coûte »[6].

Pour que la charité, qui est appelée à
être le moteur et la fin de toutes nos
actions, ne perde pas la tension
nécessaire vers ce qui est important
à chaque moment, nous avons besoin



de la vertu de justice, qui nous
dessine une sorte de carte indiquant
les étapes importantes de chaque
jour. Sa définition repose sur le
principe suivant : tout devoir est
fondé sur une relation. Les relations
les plus importantes de notre vie
définissent les devoirs les plus
importants.

Le devoir de chaque instant

Bien des devoirs de justice sont le
fruit et la manifestation de l'amour
que nous démontrons en les
accomplissant avec délicatesse.
S'occuper de ses enfants et leur
consacrer du temps est un devoir de
justice qui découle logiquement de
l'amour. Son accomplissement nous
remplira souvent de joie et nous
n'aurons même pas besoin de nous le
proposer ; mais parfois, cela pourra
nous sembler un devoir plus lourd
parce qu'il entre en conflit avec
d'autres activités possibles, ou parce



que nous sommes particulièrement
fatigués. La performance au travail
est également un devoir, non
seulement envers notre patron, mais
aussi envers notre famille et la
société. Si nous recevons un certain
salaire pour un certain temps et pour
des résultats déterminés, c'est une
question de justice que de s'efforcer
de les atteindre. En fin de compte, un
chrétien qui essaie de transformer
toutes ses tâches en prière et en
occasion d'aimer Dieu et les autres
découvre en tout travail, des
possibilités de rendre service.

D'autre part, il peut sembler que le
fait d'exiger le respect de certains
droits pour soi-même puisse
s'opposer à la charité. Cependant,
saint Josémaría a toujours enseigné
que l'une des manifestations de la
mentalité « laïque », c'est-à-dire du
sentiment d'appartenance au monde,
est de réclamer, avec charité et
respect, ce qui nous revient de droit.



Lutter, par exemple, pour une
augmentation de salaire bien méritée
ou pour le respect d’une promesse
faite, ne signifie pas ne pas savoir
pardonner ou ne pas se contenter de
ce que l'on a, mais renforce la
pratique de la justice dans notre
environnement et dans la société,
pour le bénéfice de tous. « Si nous
sommes justes, nous ferons
davantage attention à nos
engagements professionnels,
familiaux, sociaux… sans ostentation,
sans bruit, mais en travaillant avec
persévérance et en exerçant nos
droits, qui sont aussi des devoirs »[7].

Les relations de justice deviennent
ainsi une manière très concrète de
faire ce qui est bien, c'est-à-dire ce
qui est juste, à chaque instant.
S'interroger chaque jour dans la
prière sur nos devoirs nous aide à
centrer notre amour sur les liens
concrets qui constituent notre vie.
Les ouvriers de la parabole,



indépendamment du moment où ils
ont été embauchés et de l'accord
qu'ils ont passé avec le maître de la
vigne, se sont efforcés de faire leur
devoir et d'obtenir la récompense
promise.

* * *

« Le soir venu, le maître de la vigne
dit à son intendant : “Appelle les
ouvriers et distribue le salaire, en
commençant par les derniers pour
finir par les premiers.” » (Mt 20,8).
Dieu est décidé à ce que tous les
hommes soient sauvés, et Il désire
également que nous jouissions tous
d'une vie sur terre aussi digne que
possible. Cela nous conduit à
apporter un soin particulier à chacun
de nos devoirs, afin de rendre ce
monde plus humain et plus divin. En
même temps, nous savons que la
justice totale ne sera atteinte qu'à la
fin des temps et qu'elle est entre les
mains de Dieu. « Seul Dieu peut créer



la justice. Et la foi nous donne la
certitude qu’Il le fait »[8] . Oui, « les
derniers seront premiers » (Mt
20,16). Ceux qui s'intéressent au «
Royaume de Dieu et sa justice » (Mt
6,33) peuvent se réjouir de la justice
de Dieu : « À cause de lui, j’ai tout
perdu ; je considère tout comme des
ordures, afin de gagner un seul
avantage, le Christ, et, en Lui, d’être
reconnu juste, non pas de la justice
venant de la loi de Moïse mais de
celle qui vient de la foi au Christ, la
justice venant de Dieu, qui est fondée
sur la foi » (Ph 3,8-9).

[1] Pape François, Fratelli tutti, no 118.

[2] Cf. saint Josémaría, Lettres 4, no 14 ;
6, no 7.

[3] F. Ocáriz, "La herencia espiritual
de Mons. Álvaro del Portillo", mars
2014, opusdei.org.



[4] Pape François, Discours, 25-II-2023.

[5] Forge, no 616.

[6] Forge, no 733.

[7] Saint Josémaría, Amis de Dieu, no

169.

[8] Benoît XVI, Spe salvi, n. 44.

Gaspar Brahm

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-royaume-de-
dieu-et-sa-justice-la-justice-ii/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-royaume-de-dieu-et-sa-justice-la-justice-ii/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-royaume-de-dieu-et-sa-justice-la-justice-ii/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-royaume-de-dieu-et-sa-justice-la-justice-ii/

	Très humains, très divins (XXI) - Le royaume de Dieu et sa justice : la Justice (II)

