
opusdei.org

Le plus grand signe
de reconnaissance

Pierre demande comment et
jusqu’à quel point pardonner ;
Jésus retourne la question et lui
apprend à se laisser
pardonner… comme le fils
prodigue, qui a été fidèle à
nouveau, de la manière dont il
pouvait l’être : en faisant
confiance.

30/01/2024

Pierre est sur le point de donner à
Jésus l’occasion de raconter une
parabole surprenante. Comme



d’habitude, sans mâcher ses mots, il
demande combien de fois il doit
pardonner à son frère. Et, pour ne
pas compliquer la tâche du Seigneur,
il est prêt à le faire sept fois, un
chiffre qui, dans la Bible, indique la
plénitude, l’abondance. André
observe la scène avec amusement et
curiosité. Même s’il connaît bien son
frère, il n’arrive pas à s’habituer à sa
spontanéité. Néanmoins, il finira par
être reconnaissant de l’audace de
Pierre, car ce sera l’occasion
d’entendre des lèvres du Maître une
parabole à la fois tendre et tragique,
mais précisément pour cette raison
profondément porteuse d’espérance.
Jésus débordera d’un flot divin les
prévisions les plus optimistes de
l’audace de Pierre.

Écrasé par les dettes

La scène est racontée par saint
Matthieu seul et a toute la fraîcheur
de celui qui connaît bien les pièces



de monnaie et leur valeur. Un roi
décide de régler ses comptes avec ses
serviteurs. Saisi d’effroi, un serviteur
qui lui doit dix mille talents se
présente devant lui. Accablé à juste
titre par sa dette, il n’ose que
demander un délai. Mais la bonté de
son maître le surprend : « Saisi de
compassion, il le laissa partir et lui
remit sa dette » (Mt 18,27). Il lui a
tout pardonné d’un seul coup. Le
serviteur n’aurait jamais pu rêver
d’une telle chose. Stupéfait, il quitte
les lieux, incapable d’assimiler tant
de magnanimité.

Mais sa perplexité se communique,
amplifiée, à ceux qui écoutent le récit
de Jésus. Si la réaction du maître est
surprenante, l’attitude de ce
serviteur à l’égard d’un compagnon
rencontré par hasard, après avoir été
avec le roi, l’est encore plus : « Il se
jeta sur lui pour l’étrangler, en
disant : “Rembourse ta dette !” » (Mt
18,28). Incapable de reconnaître dans



les supplications de son compagnon
ce qu’il avait lui-même dit quelques
instants auparavant, il est inflexible
et exige ce qui lui est dû. Il est
incapable de pardonner quelque
chose qui, comparé à ce qui lui a été
pardonné, est dérisoire.

Quelle est la raison de cette
insensibilité qui l’empêche d’agir
comme son roi ? Peut-être parce qu’il
ne s’est pas laissé véritablement
pardonner. Il est encore accablé par
sa dette. Il ne peut pas être un
serviteur fidèle à son maître parce
qu’il n’a pas découvert l’amour et la
joie de celui qui lui a pardonné. Il ne
peut pas oublier la fortune qu’il doit ;
un si grand cadeau ne trouve pas sa
place dans son cœur. Peut-être
craint-il qu’une telle bonté ne le
hante à l’avenir. Dix mille talents,
c’est soixante millions de deniers. Un
journalier devrait travailler cent
soixante mille ans pour atteindre
cette somme…



Remplir le ciel de joie

Pour plonger dans l’océan de la
liberté divine, pour comprendre un
peu pourquoi nous pouvons
considérer que Dieu est si heureux
lorsque nous nous laissons
pardonner, nous avons besoin des
lumières de l’Esprit Saint. Ce n’est
qu’alors que nous pourrons
comprendre comment il est possible
qu’il y ait « de la joie dans le ciel pour
un seul pécheur qui se convertit, plus
que pour quatre-vingt-dix-neuf justes
qui n’ont pas besoin de conversion
» (Lc 15,7). Saint Thomas explique
que « dans son infinie bonté, il
convient mieux à Dieu d’user de
miséricorde et de pardon que de
punir. En effet, le pardon est dans la
nature de Dieu, tandis que la
punition est due à nos péchés » [1] Ce
qui offense Dieu — nous pouvons
dire : ce qui lui fait mal — c’est le mal
que nous nous faisons à nous-
mêmes. Jésus souffre et s’approprie



toute la culpabilité que nous
méritons ; il nous lave de son propre
sang (cf. Ap 7,14) et nous revêt de sa
personne (cf. Ga 3,27).

Notre Seigneur, estimait saint
Josémaria, « nous parle de nos
péchés, de nos erreurs, de nos
manques de générosité ; mais c’est
pour nous en libérer, pour nous
promettre son Affection et son
Amour. La conscience de notre
filiation divine imprègne de joie
notre conversion, elle nous dit que
nous sommes en train de revenir
vers la maison du Père » [2]. On
pourrait dire que notre conversion
consiste à permettre à Dieu de se
comporter envers nous comme le
Père qu’il est. Ainsi, « aimer
passionnément notre condition
d’enfants de Dieu, voilà la meilleure
façon de lui montrer notre
reconnaissance » [3].



Quelquefois, le pape François a fait
référence à une légende concernant
saint Jérôme. L’histoire raconte
qu’après avoir passé de nombreuses
années à traduire la Bible en latin, il
célébrait la nuit de Noël dans la
grotte de Bethléem lorsque l’Enfant
Jésus lui est apparu et lui a demandé
un cadeau pour son anniversaire.
Saint Jérôme commença à énumérer
des cadeaux possibles, mais l’Enfant
n’était satisfait d’aucun d’entre eux.
Saint Jérôme lui a alors demandé ce
qu’il voulait, ce à quoi Jésus a
répondu : « Donne-moi tes péchés ».
C’est en quelque sorte le meilleur
cadeau que nous puissions lui faire.
La seule chose qui nous soit propre,
qui porte notre « appellation
d’origine ». Et si nous lui donnons
nos péchés, alors ils cessent de nous
peser, ils cessent d’empoisonner
notre vie. « Si vos péchés sont comme
l’écarlate, ils deviendront aussi
blancs que neige. S’ils sont rouges



comme le vermillon, ils deviendront
comme de la laine » (Is 1,18).

La fidélité de la demande de
pardon

Dans une de ses lettres pastorales, le
Père place le fondement de notre
fidélité dans la fidélité de Dieu. « La
foi en la fidélité de Dieu renforce
notre espérance, même si notre
faiblesse personnelle peut parfois
nous conduire à ne pas être fidèles,
ni dans les petites choses ni, peut-
être, dans les grandes. La fidélité
consiste donc à suivre – avec la grâce
de Dieu – le chemin du fils prodigue
(cf. Lc 15, 11-32) » [4].

Pourquoi peut-on dire que ce retour
fait partie de notre fidélité ? Peut-
être parce qu’en demandant le
pardon, nous acceptons précisément
d’être pécheurs, d’avoir besoin d’être
sauvés. Ignorer le mal qui est en
nous, ce serait rester enfermé dans la
prison de nos faiblesses. Mais Dieu a



institué un sacrement qui bénit et
rend possible notre retour, notre
guérison.

L’acte simple — parfois pas si simple
— de rentrer à la maison signifie déjà
aimer Dieu d’une manière très
spéciale. Nous lui montrons que nous
croyons fermement qu’il est bon et
fidèle, et nous lui demandons de
nous rendre ce que nous avons brisé,
parce que loin de lui, nous sommes
très mal à l’aise. Nous osons même
lui demander un cadeau encore plus
grand que celui que nous avons
perdu. Nous le laissons nous aimer,
même si nous ne le méritons pas. Et
en plus, nous savons que ce n’est
peut-être pas la dernière fois que
nous sommes loin de lui. Mais nous
acceptons de reprendre ce chemin
chaque fois que nécessaire, avec
empressement et avec joie,
partageant la joie de celui qui nous
attend au retour… ou même avant le
retour, car Dieu n’a pas la patience



de rester immobile. En le laissant
nous pardonner, nous acceptons de
vivre dans la dette, et nous lui
sommes reconnaissants d’être notre
garant.

Une fois de retour, la fidélité exigera
« une vigilance de tous les instants,
car nous ne pouvons pas compter sur
nos faibles forces » [5]. Le choisir
signifie lutter, mais accepter la lutte
engendre la liberté. Et, « avec l’aide
de Dieu, nous pouvons être fidèles,
nous pouvons avancer sur le chemin
de l’identification à Jésus-Christ : que
nos manières de penser, d’aimer, de
voir les personnes et le monde,
deviennent de plus en plus les
siennes, par un éternel
recommencement » [6].

Dieu d’abord

Dans certains pays d’Amérique
latine, une expression est utilisée
pour exprimer la soumission de nos
projets à ceux de Dieu, analogue à la



formule classique Deo volente, ou "si
Dieu le veut". On dit souvent, par : « 
d’abord Dieu, demain j’irai rendre
visite à ma mère ». Se laisser
pardonner, c’est précisément
permettre au Seigneur de passer en
premier : prendre l’initiative. C’est
accepter qu’il nous gagne par
l’amour et, de cette façon, lui rendre
la pareille par un amour
reconnaissant et à sa mesure.

« La vocation chrétienne, dans toutes
ses expressions particulières, est
l’appel de Dieu à la sainteté. C’est un
appel de l’amour de Dieu à notre
amour, dans une relation où la
fidélité divine le précède toujours :
Dieu est fidèle (2 Th 3,3 ; cf. 1 Co 1,9)
» [7]. Il est donc compréhensible que
notre fidélité ne soit rien d’autre
qu’une « réponse à la fidélité de
Dieu. Dieu qui est fidèle à sa parole,
qui est fidèle à sa promesse » [8].
Pierre demande comment et jusqu’à
quel point pardonner. Jésus retourne



la question et lui apprend à se laisser
pardonner. Dieu d’abord. Si nous
voulons aimer Dieu, lui être fidèles,
partager son amour et pardonner à
ceux qui nous offensent, nous devons
apprendre à le laisser travailler en
nous sa fidélité à lui-même, à son
alliance éternelle.

Le fils prodigue a redécouvert que la
seule personne qui l’aimait vraiment
se trouvait dans la maison qu’il avait
quittée. Il a de nouveau fait
confiance à la fidélité de son père ; il
a été fidèle de la manière dont il
pouvait l’être : en faisant confiance.
Tous ceux qui avaient profité de ses
richesses l’avaient abandonné, mais
son père était toujours son père. Il ne
méritait plus d’être appelé son fils, se
disait-il. En réalité, il ne l’avait jamais
mérité, car les cadeaux ne se
méritent pas. Il s’agissait de
permettre à son père de rester ce
qu’il avait toujours été : un père fier
de ses enfants. Et bien que tout cela



lui ait échappé, il osa revenir en
arrière, il osa demander pardon,
parce qu’il avait entrevu le cœur de
miséricorde de son père, même s’il
ne pouvait pas imaginer à quel point
il était aimé.

« Qu’est-ce que cela signifie de bâtir
la maison sur le roc ? », a demandé
un jour Benoît XVI. « Bâtir sur le roc
signifie avant tout bâtir sur le Christ
et avec le Christ […] Cela signifie
bâtir avec Quelqu’un qui, nous
connaissant mieux que nous ne nous
connaissons nous-mêmes, nous dit : «
Tu as du prix à mes yeux, […] tu m’es
cher, et je t’aime » (Is 43, 4). Cela
signifie bâtir avec Quelqu’un qui est
toujours fidèle, même si nous
manquons de fidélité, parce qu’il ne
peut pas se renier lui-même (cf. 2 Tm
2,13). Cela signifie bâtir avec
Quelqu’un qui se penche
constamment sur le cœur blessé de
l’homme et lui dit : « Je ne te
condamne pas. Va, et désormais ne



pèche plus » (cf. Jn 8, 11). Cela
signifie bâtir avec Quelqu’un qui, du
haut de la croix, étend les bras pour
répéter pour l’éternité : “Je donne ma
vie pour toi, homme, parce que je
t’aime” » [9].

Si nous voulons être fidèles, la
meilleure chose à faire est de penser
à la fidélité de Dieu, d’en jouir et de
s’y fier. « En avançant dans la vie
spirituelle, sous l’impulsion de
l’Esprit qui pénètre au plus profond
de Dieu, pensons à la douceur du
Seigneur, à sa bonté en soi.
Demandons aussi, avec le psalmiste,
de jouir de la douceur du Seigneur,
en contemplant, non pas notre
propre cœur, mais son temple, en
disant avec le psalmiste lui-même :
Quand mon âme est troublée, je me
souviens de toi » [10].

Chacun demandera pardon comme il
le peut, mais Dieu répond toujours de
manière importante, en



personnalisant son amour pour
chacun. C’est ainsi que nous voulons
pardonner, non pas
automatiquement et froidement.
L’attitude du père du fils prodigue est
un programme pour apprendre à le
faire. Face aux paroles de son fils, si
dur envers lui-même, le père
l’interrompt, avec une grimace qui
dit tout sans rien dire : « Mais mon
fils, Qu’est-ce que tu es en train de
dire… ». Le père ne s’intéresse pas à
ce discours si solennel, si détaché de
la réalité de son amour. Il ne voit que
son fils, désemparé, affamé, sur le
chemin du retour.

Face à la réaction du père, les paroles
de Jésus sur les serviteurs fidèles qui
attendaient et guettaient leur maître
reviennent à l’esprit : « Amen, je
vous le dis : c’est lui qui, la ceinture
autour des reins, les fera prendre
place à table et passera pour les
servir ». (Lc 12, 37). Si cela est déjà
inhabituel, l’attitude du père l’est



encore plus, car le fils l’a méprisé,
s’est éloigné de lui et a dilapidé son
héritage. Et comme si cela ne
suffisait pas, le père le comble de
cadeaux, de musique, de festins, et
lui offre un veau gras. Jésus
n’épargne aucun détail dans son
récit : le père lui passe les bras
autour du cou et le serre dans ses
bras, malgré l’odeur des porcs qu’il a
gardée. Il l’a toujours attendu, ne l’a
jamais oublié et ne veut plus le
perdre.

La Vierge Marie n’a jamais eu à
demander pardon à Dieu, mais elle
était bien consciente que sa fidélité
était fondée sur le roc de l’amour de
Dieu pour elle. Elle ne s’est jamais
attribuée le mérite de sa fidélité : «
Le Tout-Puissant a fait en moi de
grandes choses » (Lc 1, 49). D’une
certaine manière, elle sentait que la
grâce de la passion et de la mort de
son Fils avait été anticipée pour elle
afin de la préserver du péché. Elle



aussi a ressenti une dette infinie,
mais cette dette ne l’a pas écrasée :
elle l’a remplie de gratitude, et donc
de fidélité. C’est pourquoi elle a pu
nous pardonner d’avoir cloué son
Fils sur la Croix. Et nous accueillir
comme un don de Dieu.

[1] Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, II-II, q.21, a.2, c.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 64.

[3]. Saint Josémaria, Forge, n° 333.

[4]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 19 mars
2022, n° 2.

[5]. Saint Josémaria, Lettre, 19 mars
1973, n° 9.

[6]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 19 mars
2022, n° 3.



[7]. Ibid.

[8]. Pape François, Homélie, 20 avril
2020.

[9]. Benoît XVI, Rencontre avec les
jeunes à Cracovie, 27 mai 2006.

[10]. Saint Bernard, Sermon 5 sur
plusieurs questions, dans Opera
omnia.

Diego Zalbidea – Carlos
Ayxelà // Photo: Jackson David,
Unsplash

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-plus-grand-
signe-de-reconnaissance/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-plus-grand-signe-de-reconnaissance/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-plus-grand-signe-de-reconnaissance/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-plus-grand-signe-de-reconnaissance/

	Le plus grand signe de reconnaissance

