
opusdei.org

Le merveilleux signe
de la crèche

Lettre apostolique "Le
merveilleux signe de la crèche"
du Souverain Pontife, sur la
signification et la valeur de la
crèche

05/12/2019

source : vatican.va

1. Le merveilleux signe de la crèche,
si chère au peuple chrétien, suscite
toujours stupeur et émerveillement.
Représenter l'événement de la
naissance de Jésus, équivaut à

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html


annoncer le mystère de l'Incarnation
du Fils de Dieu avec simplicité et joie.
La crèche, en effet, est comme un
Évangile vivant, qui découle des
pages de la Sainte Écriture. En
contemplant la scène de Noël, nous
sommes invités à nous mettre
spirituellement en chemin, attirés
par l'humilité de Celui qui s'est fait
homme pour rencontrer chaque
homme. Et, nous découvrons qu'Il
nous aime jusqu’au point de s’unir à
nous, pour que nous aussi nous
puissions nous unir à Lui.

Par cette lettre je voudrais soutenir
la belle tradition de nos familles qui,
dans les jours qui précèdent Noël,
préparent la crèche. Tout comme la
coutume de l'installer sur les lieux de
travail, dans les écoles, les hôpitaux,
les prisons, sur les places publiques...
C'est vraiment un exercice
d'imagination créative, qui utilise les
matériaux les plus variés pour créer
de petits chefs-d'œuvre de beauté. On



l’apprend dès notre enfance : quand
papa et maman, ensemble avec les
grands-parents, transmettent cette
habitude joyeuse qui possède en soi
une riche spiritualité populaire. Je
souhaite que cette pratique ne se
perde pas ; mais au contraire,
j'espère que là où elle est tombée en
désuétude, elle puisse être
redécouverte et revitalisée.

2. L'origine de la crèche se trouve
surtout dans certains détails
évangéliques de la naissance de Jésus
à Bethléem. L'évangéliste Luc dit
simplement que Marie « mit au
monde son fils premier-né ; elle
l’emmaillota et le coucha dans une
mangeoire, car il n’y avait pas de
place pour eux dans la salle
commune » (2, 7). Jésus est couché
dans une mangeoire, appelée en latin
praesepium, d'où la crèche.

En entrant dans ce monde, le Fils de
Dieu est déposé à l’endroit où les



animaux vont manger. La paille
devient le premier berceau pour
Celui qui se révèle comme « le pain
descendu du ciel » (Jn 6, 41). C’est
une symbolique, que déjà saint
Augustin, avec d'autres Pères, avait
saisie lorsqu'il écrivait : « Allongé
dans une mangeoire, il est devenu
notre nourriture » (Serm. 189, 4). En
réalité, la crèche contient plusieurs
mystères de la vie de Jésus de telle
sorte qu’elle nous les rend plus
proches de notre vie quotidienne.

Mais venons-en à l'origine de la
crèche telle que nous la comprenons.
Retrouvons-nous en pensée à
Greccio, dans la vallée de Rieti, où
saint François s'arrêta, revenant
probablement de Rome, le 29
novembre 1223, lorsqu’il avait reçu
du Pape Honorius III la confirmation
de sa Règle. Après son voyage en
Terre Sainte, ces grottes lui
rappelaient d'une manière
particulière le paysage de Bethléem.



Et il est possible que le Poverello ait
été influencé à Rome, par les
mosaïques de la Basilique de Sainte
Marie Majeure, représentant la
naissance de Jésus, juste à côté de
l'endroit où étaient conservés, selon
une tradition ancienne, les fragments
de la mangeoire.

Les Sources franciscaines racontent
en détail ce qui s'est passé à Greccio.
Quinze jours avant Noël, François
appela un homme du lieu, nommé
Jean, et le supplia de l'aider à réaliser
un vœu : « Je voudrais représenter
l'Enfant né à Bethléem, et voir avec
les yeux du corps, les souffrances
dans lesquelles il s’est trouvé par
manque du nécessaire pour un
nouveau-né, lorsqu'il était couché
dans un berceau sur la paille entre le
bœuf et l'âne »[1]. Dès qu'il l'eut
écouté, l'ami fidèle alla
immédiatement préparer, à l'endroit
indiqué, tout le nécessaire selon la
volonté du Saint. Le 25 décembre, de

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html#_ftn1


nombreux frères de divers endroits
vinrent à Greccio accompagnés
d’hommes et de femmes provenant
des fermes de la région, apportant
fleurs et torches pour illuminer cette
sainte nuit. Quand François arriva, il
trouva la mangeoire avec la paille, le
bœuf et l'âne. Les gens qui étaient
accourus manifestèrent une joie
indicible jamais éprouvée
auparavant devant la scène de Noël.
Puis le prêtre, sur la mangeoire,
célébra solennellement l'Eucharistie,
montrant le lien entre l'Incarnation
du Fils de Dieu et l'Eucharistie. À
cette occasion, à Greccio, il n'y a pas
eu de santons : la crèche a été
réalisée et vécue par les personnes
présentes[2].

C'est ainsi qu'est née notre tradition :
tous autour de la grotte et pleins de
joie, sans aucune distance entre
l'événement qui se déroule et ceux
qui participent au mystère.

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html#_ftn2


Le premier biographe de saint
François, Thomas de Celano, rappelle
que s'ajouta, cette nuit-là, le don
d'une vision merveilleuse à la scène
touchante et simple : une des
personnes présentes vit, couché dans
la mangeoire, l'Enfant Jésus lui-
même. De cette crèche de Noël 1223,
« chacun s’en retourna chez lui plein
d'une joie ineffable »[3].

3. Saint François, par la simplicité de
ce signe, a réalisé une grande œuvre
d'évangélisation. Son enseignement a
pénétré le cœur des chrétiens et reste
jusqu'à nos jours une manière
authentique de proposer de nouveau
la beauté de notre foi avec simplicité.
Par ailleurs, l'endroit même où la
première crèche a été réalisée
exprime et suscite ces sentiments.
Greccio est donc devenu un refuge
pour l'âme qui se cache sur le rocher
pour se laisser envelopper dans le
silence.

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html#_ftn3


Pourquoi la crèche suscite-t-elle tant
d'émerveillement et nous émeut-elle?
Tout d'abord parce qu'elle manifeste
la tendresse de Dieu. Lui, le Créateur
de l'univers, s'abaisse à notre
petitesse. Le don de la vie, déjà
mystérieux à chaque fois pour nous,
fascine encore plus quand nous
voyons que Celui qui est né de Marie
est la source et le soutien de toute
vie. En Jésus, le Père nous a donné
un frère qui vient nous chercher
quand nous sommes désorientés et
que nous perdons notre direction ;
un ami fidèle qui est toujours près de
nous. Il nous a donné son Fils qui
nous pardonne et nous relève du
péché.

Faire une crèche dans nos maisons
nous aide à revivre l'histoire vécue à
Bethléem. Bien sûr, les Évangiles
restent toujours la source qui nous
permet de connaître et de méditer
sur cet Événement, cependant la
représentation de ce dernier par la



crèche nous aide à imaginer les
scènes, stimule notre affection et
nous invite à nous sentir impliqués
dans l'histoire du salut,
contemporains de l'événement qui
est vivant et actuel dans les contextes
historiques et culturels les plus
variés.

D'une manière particulière, depuis
ses origines franciscaines, la crèche
est une invitation à "sentir" et à
"toucher" la pauvreté que le Fils de
Dieu a choisie pour lui-même dans
son incarnation. Elle est donc,
implicitement, un appel à le suivre
sur le chemin de l'humilité, de la
pauvreté, du dépouillement, qui, de
la mangeoire de Bethléem conduit à
la croix. C'est un appel à le
rencontrer et à le servir avec
miséricorde dans les frères et sœurs
les plus nécessiteux (cf. Mt 25, 31-46).

4. J'aimerais maintenant passer en
revue les différents signes de la



crèche pour en saisir le sens qu'ils
portent en eux. En premier lieu,
représentons-nous le contexte du ciel
étoilé dans l'obscurité et dans le
silence de la nuit. Ce n'est pas
seulement par fidélité au récit
évangélique que nous faisons ainsi,
mais aussi pour la signification qu’il
possède. Pensons seulement aux
nombreuses fois où la nuit obscurcit
notre vie. Eh bien, même dans ces
moments-là, Dieu ne nous laisse pas
seuls, mais il se rend présent pour
répondre aux questions décisives
concernant le sens de notre
existence : Qui suis-je ? D'où est-ce
que je viens ? Pourquoi suis-je né à
cette époque ? Pourquoi est-ce que
j'aime ? Pourquoi est-ce que je
souffre ? Pourquoi vais-je mourir ?
Pour répondre à ces questions, Dieu
s'est fait homme. Sa proximité
apporte la lumière là où il y a les
ténèbres et illumine ceux qui
traversent l’obscurité profonde de la
souffrance (cf. Lc 1, 79).



Les paysages qui font partie de la
crèche méritent, eux aussi, quelques
mots, car ils représentent souvent les
ruines d'anciennes maisons et de
palais qui, dans certains cas,
remplacent la grotte de Bethléem et
deviennent la demeure de la Sainte
Famille. Ces ruines semblent
s'inspirer de la Légende dorée du
dominicain Jacopo da Varazze (XIIIème

siècle), où nous pouvons lire une
croyance païenne selon laquelle le
temple de la Paix à Rome se serait
effondré quand une Vierge aurait
donné naissance. Ces ruines sont
avant tout le signe visible de
l'humanité déchue, de tout ce qui va
en ruine, de ce qui est corrompu et
triste. Ce scénario montre que Jésus
est la nouveauté au milieu de ce
vieux monde, et qu'il est venu guérir
et reconstruire pour ramener nos
vies et le monde à leur splendeur
originelle.



5. Quelle émotion devrions-nous
ressentir lorsque nous ajoutons dans
la crèche des montagnes, des
ruisseaux, des moutons et des
bergers ! Nous nous souvenons ainsi,
comme les prophètes l'avaient
annoncé, que toute la création
participe à la fête de la venue du
Messie. Les anges et l'étoile de
Bethléem sont le signe que nous
sommes, nous aussi, appelés à nous
mettre en route pour atteindre la
grotte et adorer le Seigneur.

« Allons jusqu’à Bethléem pour voir
ce qui est arrivé, l’événement que le
Seigneur nous a fait connaître » (Lc 2,
15) : voilà ce que disent les bergers
après l'annonce faite par les anges.
C'est un très bel enseignement qui
nous est donné dans la simplicité de
sa description. Contrairement à tant
de personnes occupées à faire mille
choses, les bergers deviennent les
premiers témoins de l’essentiel, c’est-
à-dire du salut qui est donné. Ce sont



les plus humbles et les plus pauvres
qui savent accueillir l'événement de
l'Incarnation. À Dieu qui vient à
notre rencontre dans l'Enfant Jésus,
les bergers répondent en se mettant
en route vers Lui, pour une
rencontre d'amour et d'étonnement
reconnaissant. C'est précisément
cette rencontre entre Dieu et ses
enfants, grâce à Jésus, qui donne vie
à notre religion, qui constitue sa
beauté unique et qui transparaît de
manière particulière à la crèche.

6. Dans nos crèches, nous avons
l'habitude de mettre de nombreuses
santons symboliques. Tout d'abord,
ceux des mendiants et des personnes
qui ne connaissent pas d'autre
abondance que celle du cœur. Eux
aussi sont proches de l'Enfant Jésus à
part entière, sans que personne ne
puisse les expulser ou les éloigner du
berceau improvisé, car ces pauvres
qui l'entourent ne détonnent pas au
décor. Les pauvres, en effet, sont les



privilégiés de ce mystère et, souvent,
les plus aptes à reconnaître la
présence de Dieu parmi nous.

Les pauvres et les simples dans la
crèche rappellent que Dieu se fait
homme pour ceux qui ressentent le
plus le besoin de son amour et
demandent sa proximité. Jésus, «
doux et humble de cœur » (Mt 11,
29), est né pauvre, il a mené une vie
simple pour nous apprendre à saisir
l'essentiel et à en vivre. De la crèche,
émerge clairement le message que
nous ne pouvons pas nous laisser
tromper par la richesse et par tant de
propositions éphémères de bonheur.
Le palais d'Hérode est en quelque
sorte fermé et sourd à l'annonce de
la joie. En naissant dans la crèche,
Dieu lui-même commence la seule
véritable révolution qui donne espoir
et dignité aux non désirés, aux
marginalisés : la révolution de
l'amour, la révolution de la
tendresse. De la crèche, Jésus a



proclamé, avec une douce puissance,
l'appel à partager avec les plus petits
ce chemin vers un monde plus
humain et plus fraternel, où
personne n'est exclu ni marginalisé.

Souvent les enfants - mais aussi les
adultes ! - adorent ajouter à la crèche
d'autres figurines qui semblent
n'avoir aucun rapport avec les récits
évangéliques. Cette imagination
entend exprimer que, dans ce monde
nouveau inauguré par Jésus, il y a de
la place pour tout ce qui est humain
et pour toute créature. Du berger au
forgeron, du boulanger au musicien,
de la femme qui porte une cruche
d’eau aux enfants qui jouent... : tout
cela représente la sainteté au
quotidien, la joie d’accomplir les
choses de la vie courante d'une
manière extraordinaire, lorsque
Jésus partage sa vie divine avec nous.

7. Peu à peu, la crèche nous conduit à
la grotte, où nous trouvons les



santons de Marie et de Joseph. Marie
est une mère qui contemple son
enfant et le montre à ceux qui
viennent le voir. Ce santon nous fait
penser au grand mystère qui a
impliqué cette jeune fille quand Dieu
a frappé à la porte de son cœur
immaculé. À l'annonce de l'ange qui
lui demandait de devenir la mère de
Dieu, Marie répondit avec une
obéissance pleine et entière. Ses
paroles : « Voici la servante du
Seigneur ; que tout m’advienne selon
ta parole » (Lc 1, 38), sont pour nous
tous le témoignage de la façon de
s’abandonner dans la foi à la volonté
de Dieu. Avec ce "oui" Marie est
devenue la mère du Fils de Dieu,
sans perdre mais consacrant, grâce à
lui, sa virginité. Nous voyons en elle
la Mère de Dieu qui ne garde pas son
Fils seulement pour elle-même, mais
demande à chacun d'obéir à sa
parole et de la mettre en pratique (cf.
Jn 2, 5).



À côté de Marie, dans une attitude de
protection de l'Enfant et de sa mère,
se trouve saint Joseph. Il est
généralement représenté avec un
bâton à la main, et parfois même
tenant une lampe. Saint Joseph joue
un rôle très important dans la vie de
Jésus et de Marie. Il est le gardien qui
ne se lasse jamais de protéger sa
famille. Quand Dieu l'avertira de la
menace d'Hérode, il n'hésitera pas à
voyager pour émigrer en Égypte (cf. 
Mt 2, 13-15). Et ce n’est qu’une fois le
danger passé, qu’il ramènera la
famille à Nazareth, où il sera le
premier éducateur de Jésus enfant et
adolescent. Joseph portait dans son
cœur le grand mystère qui
enveloppait Jésus et Marie son
épouse, et, en homme juste, il s’est
toujours confié à la volonté de Dieu
et l’a mise en pratique.

8. Le cœur de la crèche commence à
battre quand, à Noël, nous y
déposons le santon de l'Enfant Jésus.



Dieu se présente ainsi, dans un
enfant, pour être accueilli dans nos
bras. Dans la faiblesse et la fragilité,
se cache son pouvoir qui crée et
transforme tout. Cela semble
impossible, mais c'est pourtant ainsi :
en Jésus, Dieu a été un enfant et c’est
dans cette condition qu’il a voulu
révéler la grandeur de son amour
qui se manifeste dans un sourire et
dans l'extension de ses mains
tendues vers tous.

La naissance d'un enfant suscite joie
et émerveillement, car elle nous
place devant le grand mystère de la
vie. En voyant briller les yeux des
jeunes mariés devant leur enfant
nouveau-né, nous comprenons les
sentiments de Marie et de Joseph qui,
regardant l'Enfant Jésus, ont perçu la
présence de Dieu dans leur vie.

« La vie s'est manifestée » (1Jn 1, 2) :
c'est ainsi que l'Apôtre Jean résume
le mystère de l'Incarnation. La



crèche nous fait voir, nous fait
toucher cet événement unique et
extraordinaire qui a changé le cours
de l'histoire et à partir duquel la
numérotation des années, avant et
après la naissance du Christ, en est
également ordonnée.

La manière d'agir de Dieu est
presque une question de
transmission, car il semble
impossible qu’il renonce à sa gloire
pour devenir un homme comme
nous. Quelle surprise de voir Dieu
adopter nos propres
comportements : il dort, il tète le lait
de sa mère, il pleure et joue comme
tous les enfants ! Comme toujours,
Dieu déconcerte, il est imprévisible et
continuellement hors de nos plans.
Ainsi la crèche, tout en nous
montrant comment Dieu est entré
dans le monde, nous pousse à
réfléchir sur notre vie insérée dans
celle de Dieu ; elle nous invite à



devenir ses disciples si nous voulons
atteindre le sens ultime de la vie.

9. Lorsque s’approche la fête de
l'Épiphanie, nous ajoutons dans la
crèche les trois santons des Rois
Mages. Observant l'étoile, ces sages et
riches seigneurs de l'Orient, s'étaient
mis en route vers Bethléem pour
connaître Jésus et lui offrir comme
présent de l'or, de l'encens et de la
myrrhe. Ces dons ont aussi une
signification allégorique : l'or veut
honorer la royauté de Jésus ; l'encens
sa divinité ; la myrrhe sa sainte
humanité qui connaîtra la mort et la
sépulture.

En regardant la scène de la crèche,
nous sommes appelés à réfléchir sur
la responsabilité de tout chrétien à
être évangélisateur. Chacun de nous
devient porteur de la Bonne Nouvelle
pour ceux qu'il rencontre,
témoignant, par des actions



concrètes de miséricorde, de la joie
d'avoir rencontré Jésus et son amour.

Les Mages nous enseignent qu'on
peut partir de très loin pour
rejoindre le Christ. Ce sont des
hommes riches, des étrangers sages,
assoiffés d'infinis, qui entreprennent
un long et dangereux voyage qui les
a conduits jusqu’à Bethléem (cf. Mt 2,
1-12). Une grande joie les envahit
devant l'Enfant Roi. Ils ne se laissent
pas scandaliser par la pauvreté de
l'environnement ; ils n'hésitent pas à
se mettre à genoux et à l'adorer.
Devant lui, ils comprennent que, tout
comme Dieu règle avec une
souveraine sagesse le mouvement
des astres, ainsi guide-t-il le cours de
l'histoire, abaissant les puissants et
élevant les humbles. Et certainement
que, de retour dans leur pays, ils
auront partagé cette rencontre
surprenante avec le Messie,
inaugurant le voyage de l'Évangile
parmi les nations.



10. Devant la crèche, notre esprit se
rappelle volontiers notre enfance,
quand nous attendions avec
impatience le moment de pouvoir
commencer à la mettre en place. Ces
souvenirs nous poussent à prendre
de plus en plus conscience du grand
don qui nous a été fait par la
transmission de la foi ; et en même
temps, ils nous font sentir le devoir
et la joie de faire participer nos
enfants et nos petits-enfants à cette
même expérience. La façon
d’installer la mangeoire n'est pas
importante, elle peut toujours être la
même ou être différente chaque
année ; ce qui compte c'est que cela
soit signifiant pour notre vie.
Partout, et sous différentes formes, la
crèche parle de l'amour de Dieu, le
Dieu qui s’est fait enfant pour nous
dire combien il est proche de chaque
être humain, quelle que soit sa
condition.



Chers frères et sœurs, la crèche fait
partie du processus doux et exigeant
de la transmission de la foi. Dès
l'enfance et ensuite à chaque âge de
la vie, elle nous apprend à
contempler Jésus, à ressentir l'amour
de Dieu pour nous, à vivre et à croire
que Dieu est avec nous et que nous
sommes avec lui, tous fils et frères
grâce à cet Enfant qui est Fils de Dieu
et de la Vierge Marie ; et à éprouver
en cela le bonheur. À l'école de saint
François, ouvrons notre cœur à cette
grâce simple et laissons surgir de
l'émerveillement une humble prière :
notre "merci" à Dieu qui a voulu tout
partager avec nous afin de ne jamais
nous laisser seuls.

Donné à Greccio, au Sanctuaire de la
crèche, le 1er décembre 2019, la
septième année de mon Pontificat.

François



[1] Thomas de Celano, Vita Prima, n.
84: Sources franciscaines (FF), n. 468.

[2] Cf. ibid., n. 85: FF, n. 469.

[3] Ibid., n. 86: FF, n. 470.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-merveilleux-
signe-de-la-creche/ (20/02/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html#_ftnref3
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-merveilleux-signe-de-la-creche/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-merveilleux-signe-de-la-creche/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-merveilleux-signe-de-la-creche/

	Le merveilleux signe de la crèche

