
opusdei.org

Le lieu de
l’Ascension

Jésus-Christ a réalisé l’œuvre de
la rédemption humaine
principalement par le mystère
pascal de sa passion, de sa
résurrection d’entre les morts
et de sa glorieuse ascension.
Saint Luc, aussi bien dans son
Évangile que dans les Actes des
Apôtres ajoute quelques détails
à cette scène: il les conduisit
près de Béthanie et levant ses
mains, il les bénit. Et en les
bénissant, il s’éloigna d’eux et
commença à s’élever vers le
ciel. Ils l’adorèrent (Lc 24,
50-52).



29/05/2025

Traces de notre foi

Jésus-Christ a réalisé l’œuvre de la
rédemption humaine principalement
par le mystère pascal de sa passion,
de sa résurrection d’entre les morts
et de sa glorieuse ascension (Cf.
Catéchisme de l’Église catholique, n.
1067). Nous allons considérer le
dernier de ces épisodes qui ponctue
la fin de sa vie sur terre. Beaucoup
de choses se sont passées, depuis sa
Naissance à Bethléem : nous l’avons
vu dans une mangeoire, adoré par
des bergers, par des rois ; nous avons
contemplé ses longues années de
travail silencieux à Nazareth ; nous
l’avons accompagné sur les terres de
Palestine quand il prêchait le
Royaume de Dieu et faisait du bien à
tous. Plus tard, lors de sa Passion,
nous avons souffert de voir comment



il était accusé, l'acharnement à le
maltraiter, la haine à le crucifier.

La joie lumineuse de la Résurrection
a pris place après tant de souffrance.
Qu’il est clair et ferme le fondement
de notre foi ! Nous ne devrions plus
douter. Or, il se peut que comme les
Apôtres, nous soyons encore faibles
et qu’en ce jour de l’Ascension nous
demandions au Christ : Est-ce
maintenant que tu vas restaurer le
royaume d’Israël ? (Ac 1, 6); est-ce
maintenant que nos perplexités, nos
misères vont disparaître
définitivement? Le Seigneur nous
répond en montant aux cieux (Quand
le Christ passe, n. 117).

Les récits bibliques sont succincts sur
l’événement que nous reconnaissons
dans le Credo. Saint Marc, après
avoir raconté quelques apparitions
du Christ ressuscité à ses disciples
ajoute : le Seigneur Jésus, après leur
avoir parlé, s’éleva au ciel et il est



assis à la droite de Dieu (Mc 16, 19).
Saint Luc, aussi bien dans son
Évangile que dans les Actes des
Apôtres ajoute quelques détails à
cette scène: il les conduisit près de
Béthanie et levant ses mains, il les
bénit. Et en les bénissant, il s’éloigna
d’eux et commença à s’élever vers le
ciel. Ils l’adorèrent (Lc 24, 50-52).

Et comme ils avaient les regards fixés
vers le ciel pendant qu'il s'en allait,
voici, deux hommes vêtus de blanc
leur apparurent, et dirent:

Hommes Galiléens, pourquoi vous
arrêtez-vous à regarder au ciel? Ce
Jésus, qui a été enlevé au ciel du
milieu de vous, viendra de la même
manière que vous l'avez vu s’en aller.

Alors ils retournèrent à Jérusalem, de
la montagne appelée des oliviers, qui
est près de Jérusalem, à la distance
d'un chemin de sabbat (Ac 1, 10-12).



En harmonie avec ces données, la
tradition situe l’Ascension au
sommet de la colline centrale du
mont des Oliviers, à un plus d’un
kilomètre de la ville, en allant vers
Betfagé et Béthanie.

Sur ce tertre, à 800 mètres d’altitude,
on construisit une église dans la
seconde moitié du IVème siècle.
Selon plusieurs sources, ce fut
Poemenia, une noble patricienne qui,
de Constantinople, avait fait un
pèlerinage en Terre Sainte.

Ce sanctuaire était connu sous le
nom d’Imbomon. Grâce à Égérie,
nous savons que les fidèles de
Jérusalem s’y retrouvaient pour des
cérémonies, en Semaine Sainte et le
jour de la Pentecôte.

Tout comme le Saint Sépulcre et
d’autres édifices cultuels en
Palestine, l’Imbomon, endommagé
lors de l’invasion des Perses, en 614,
fut restauré par la suite par le moine



Modeste. Après sa visite en 670,
l’évêque Arculfe nous en fit une
précieuse description: il s’agissait
d’une église ronde avec trois
portiques intérieurs et une chapelle
ronde au centre, qui n’était pas
voûtée mais à ciel ouvert pour que
les pèlerins évoquent la scène de
l’Ascension. Dans la partie-est de cet
espace, il y avait un autel protégé par
un petit auvent et au centre, un
rocher très vénéré puisque les fidèles
considéraient qu’il était le dernier
point où le Seigneur avait posé ses
pieds et qu’ils y reconnaissaient ses
empreintes sur la pierre
(cf.Adamnano, De locis sanctis, 1, 23
(CCL 175, 199-200).

Le sanctuaire fut réformé pendant la
période des Croisés et une partie
devint un couvent de Chanoines
Réguliers de Saint-Augustin.

Au 13ème siècle, les musulmans
démolirent tous ces édifices excepté



la chapelle centrale qui est parvenue
jusqu’à nous.

Par la suite, ils bâtirent une
mosquée. Ce lieu est aujourd’hui la
propriété du waqf, institution
religieuse islamique, qui permet qu’à
la solennité de l’Ascension on y dise
la Sainte Messe respectant ainsi le
droit que les autorités ottomanes
accordèrent aux franciscains de la
Custodie de Terre Sainte.

Cette chapelle se dresse au centre
d’une enceinte octogonale, entourée
d’un mur sur lequel on perçoit
toujours certaines bases de colonnes
de la période croisée. Selon les
études archéologiques, la base de la
petite église, octogonale elle aussi, est
un peu décalée par rapport à
l’ouvrage byzantin. Ceci dit, sa
fonction est la même: garder la
mémoire des traces des pieds de
Jésus et de son Ascension. À
l’extérieur, les arcs et les piliers, aux



chapiteaux délicatement sculptés,
ont un intérêt artistique en tant
qu’originaux du XIIème siècle. Le
tambour et la coupole ainsi que les
ouvertures aveugles avec des pans de
pierre ont été ajoutés par la suite. À
l’intérieur, on peut voir, au sol, le
rocher vénéré, encadré par quatre
pièces de marbre.

Entrée définitive

Le mystère de l’Ascension est un fait
historique et un événement du salut.
En tant que fait historique, « 
L’ascension du Christ marque l’entrée
définitive de l’humanité de Jésus dans
le domaine céleste de Dieu d’où il
reviendra (cf. Ac 1, 11), mais qui entre-
temps le cache aux yeux des hommes
(cf. Col 3, 3). (Catéchisme de l’Église
catholique, n. 665)

Saint Josémaria avait souvent
contemplé cet adieu:



« Nous aussi, comme les apôtres,
nous sommes à la fois tristes et
émerveillés en le voyant partir. Il
n’est pas facile réellement de
s’habituer à l’absence physique de
Jésus. Je suis ému à la pensée que,
dans une prouesse d’amour, Il est
parti et il est resté. Il est allé au ciel,
et Il se donne à nous comme aliment
dans l’Hostie Sainte. Ceci dit, sa
parole humaine, sa manière d’agir,
de regarder, de sourire et de faire le
bien nous manquent. (…)

Il m’a toujours paru logique et très
réjouissant que la Très Sainte
Humanité de Jésus-Christ monte dans
la gloire du Père, mais je pense aussi
que cette tristesse, propre au jour de
l’Ascension, est une marque de
l’amour que nous avons pour Jésus
Notre Seigneur. Lui qui, étant Dieu
parfait, s’est fait homme, homme
parfait, chair de notre chair et sang
de notre sang. Et Il se sépare de nous
pour aller au ciel. Comment ne pas le



regretter profondément? (Quand le
Christ passe, n. 117).

L’entrée du Christ ressuscité au Ciel,
événement de notre salut, nous
montre quelle est notre destinée
définitive : «Jésus-Christ, tête de
l’Église, nous précède dans le
Royaume glorieux du Père pour que
nous, membres de son corps, vivions
dans l’espérance d’être un jour
éternellement avec lui » (Catéchisme
Église catholique, n. 666).

Le pape François, quelques semaines
après son élection nous fit penser au
sens de l’Ascension et à ses
conséquences dans la vie de tout
chrétien. Il parle du dernier
pèlerinage de Jésus à Jérusalem, là
où il comprend que sa Passion est
toute proche : « Alors qu’il « monte »
vers la ville sainte, où s’accomplira
son « exode » de cette vie, Jésus voit
déjà l’objectif, le Ciel, mais il sait bien
que la voie qui le ramène à la gloire



du Père passe à travers la Croix, à
travers l’obéissance au dessein divin
d’amour pour l’humanité. Le
Catéchisme de l’Église catholique
affirme que « l’élévation sur la croix
signifie et annonce l’élévation de
l’Ascension au ciel » (n. 661). Nous
aussi, nous devons avoir clairement
à l’esprit que, dans notre vie
chrétienne, entrer dans la gloire de
Dieu exige la fidélité quotidienne à sa
volonté, même quand elle demande
un sacrifice, quand elle demande
parfois de changer nos programmes.
(François, Audience générale, 17
avril 2013).

Mgr Xavier Echevarria commentait
ainsi ce passage: “N’oublions pas,
mes filles et mes fils, qu’il n’y a pas
de christianisme sans Croix, pas
d’amour véritable sans sacrifice, et
essayons d’ajuster notre vie
quotidienne à cette réalité
réjouissante puisqu’il s’agit de suivre



les pas du Maître” (Lettre, 1er mai
2013).

Lors de l’audience citée, le pape
évoquait aussi le lieu que le Seigneur
avait choisi pour son départ : «
L’Ascension de Jésus a lieu
concrètement au Mont des Oliviers,
près de l’endroit où il s’était retiré
pour prier avant sa Passion afin de
demeurer dans une union profonde
avec le Père : nous voyons une fois de
plus que la prière nous donne la
grâce de demeurer fidèles au projet
de Dieu »

(François, Audience générale, 17
avril 2013).

« Jésus est monté au ciel (…).
Toutefois le chrétien peut Le
fréquenter dans la prière et
l’Eucharistie, comme le firent les
douze premiers, s’embraser d’un zèle
apostolique et réaliser avec Lui ce
service de corédemption qui tient à



semer la paix et la joie. (Quand le
Christ passe, n. 120).

Saint Luc souligne que les Apôtres,
après avoir dit adieu au Seigneur,
sont rentrés à Jérusalem dans une
grande joie (Lc 24, 52). Leur réaction
ne s’explique que par la foi, la
confiance. Les disciples ont compris
que même s’ils ne verront jamais
plus Jésus, “il demeure à jamais avec
eux, il ne les abandonne pas et, dans
la gloire du Père, il les soutient, les
guide et intercède pour eux”.
(François, Audience générale, 17
avril 2013).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-lieu-de-
lascension/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-lieu-de-lascension/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-lieu-de-lascension/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-lieu-de-lascension/

	Le lieu de l’Ascension

