
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (VIII) : Au
moment opportun

Dieu nous fait vivre notre
prière de la manière qui nous
convient le mieux à tout
moment. Sainte Élisabeth est un
témoignage de la façon dont la
patience et la constance
donnent naissance à une joie
pleine.

17/08/2020

Quand elle la vit entrer chez elle,
Élisabeth réalisa que Marie n'était



déjà plus une enfant. Elle l'avait
probablement vue naître et grandir,
aussi particulière qu'elle était depuis
son plus jeune âge. Par la suite elles
avaient été éloignées l'une de l'autre.
En la reconnaissant là, sur le seuil de
sa maison, elle fut pleine de joie.
L'évangéliste nous raconte qu'elle la
reçut en s'écriant « d'une voix forte
(...) d’où m’est-il donné que la mère
de mon Seigneur vienne jusqu’à moi?
» (Lc 1, 42-43). C'était une joie
profonde, issue d'une vie remplie par
la prière. Elle et Zacharie étaient
considérés comme des saints - des
justes -selon l'Écriture et les gens les
regardaient avec une admiration
certaine (Cf. Lc 1,6). Cependant, eux
seuls savaient tout ce qui se cachait
derrière tant d'années vécues près de
Dieu : il s'agissait d’expériences assez
incommunicables, comme il nous
arrive à tous. La joie d'Elizabeth
jaillissait d'un passé plein de douleur
et d'espoir, de déceptions et de
retrouvailles, où tout avait, à chaque



fois, approfondi sa relation avec
Dieu. Elle seule connaissait
l’embarras a perplexité provoquée
en elle par le fait de ne pouvoir être
mère, alors que c'était la bénédiction
la plus attendue par une femme en
Israël. Mais le Seigneur avait voulu
lui faire subir cette épreuve pour
l'élever à une intimité plus grande
avec Lui.

Un plaidoyer entendu

Notre relation avec Dieu, notre
prière, a aussi toujours quelque
chose d'unique, d'incommunicable,
tout comme celle d’Élisabeth ; elle a
quelque chose de l'oiseau solitaire
(Cf. Ps 102,8) que Dieu, comme disait
saint Josémaria, peut élever comme
les aigles, jusqu'à voir, une étape
après l'autre, le soleil. Lui seul sait
quels sont les temps et les moments
qui conviennent à chacun. Dieu
désire cette intimité divinisatrice avec
nous bien plus que nous ne pouvons



l'imaginer. Mais le fait que Lui seul
sache les temps - comme il
connaissait le moment opportun
pour la naissance de Jean-Baptiste -
n'empêche pas chacun de nous de
désirer, à chaque instant, une plus
grande intimité avec le Seigneur.
Cela ne nous empêche pas non plus
de la demander à Dieu en
permanence, en cherchant ce qu'il y
a de plus élevé, en haussant la tête
au-dessus de la foule pour voir Jésus
qui passe, et même au besoin en
grimpant à un arbre comme Zachée.
On peut imaginer qu'Elizabeth avait
tourné son cœur à de nombreuses
reprises vers Dieu, et qu'elle avait
encouragé son mari à faire de même,
jusqu'à ce qu'Il entende enfin : « ta
supplication a été exaucée : ta femme
Élisabeth mettra au monde pour toi
un fils, et tu lui donneras le nom de
Jean » (Lc 1,13).

Pour Élizabeth, ce qui allait finir par
être une prière de confiance envers



le Seigneur était passé par la
fournaise purificatrice du temps et
de l'adversité. Il se faisait tard dans
sa vie, et Dieu gardait toujours le
silence sur un aspect crucial :
pourquoi semblait-il ne pas entendre
ses demandes de tant d’années ?
Pourquoi ne lui avait-il pas donné un
fils ? La prêtrise même de son mari
n'était-elle pas suffisante ? Dans ce
besoin exprimé, dans sa faiblesse
priante ou dans le silence apparent
de Dieu, sa foi, son espérance et sa
charité allaient se purifier ; car non
seulement elle persévérait, mais elle
se laissait transformer chaque jour,
en acceptant, toujours et en tout, la
volonté du Seigneur. Peut-être
précisément l'identification avec la
Croix - à laquelle Élisabeth, en
quelque sorte, se préparait - est-elle
le meilleur moyen de vérifier
l'authenticité de notre prière : « que
soit faite non pas ma volonté, mais la
tienne » (Lc 22, 42). Si les justes de
l'Ancienne Alliance vécurent dans



cette acceptation, et que Jésus fit de
cette attitude envers le Père le motif
de toute sa vie, nous aussi les
chrétiens nous sommes appelés à
nous unir à Dieu de cette manière ;
c'est toujours le bon moment pour
prier comme ceci : «Ma nourriture,
c’est de faire la volonté de Celui qui
m’a envoyé et d’accomplir son
œuvre» (Jn 4,34).

Le moment pour se souvenir

Peut-être Elizabeth avait elle-même
gardé allumée la flamme de la prière
chez le vieux Zacharie, jusqu'à ce
qu'un ange apparaisse enfin à son
mari: à elle, celle qu'ils appelaient
stérile, le Seigneur allait donner un
fils parce que pour Dieu il n'y a rien
d'impossible (Lc 1,36). Ainsi, en se
laissant conduire per aspera ad astra
- à travers un processus essentiel de
purification qu'Il accomplit chez
ceux qui se laissent façonner -
Élisabeth put enfin s'exclamer dans



la prière ce que, tant d'années après,
nous répétons quotidiennement : «
Tu es bénie entre toutes les femmes,
et le fruit de tes entrailles est béni !
» (Lc 1,42).

Savoir que notre chemin vers Dieu
implique une profonde identification
avec la Croix est essentiel pour
comprendre que, ce qui semble
parfois une stagnation, est en fait
une percée. Alors, au lieu de vivre en
attendant des temps meilleurs, ou
encore une prière à notre goût, nous
accepterons avec gratitude la
nourriture que Dieu veut nous
donner : « Si nous regardons autour
de nous, nous nous apercevons qu’il
existe tant d’offres de nourriture qui
ne viennent pas du Seigneur et qui
apparemment satisfont davantage.
Certains se nourrissent d’argent,
d’autres de succès et de vanité,
d’autres de pouvoir et d’orgueil. Mais
la nourriture qui nous nourrit
vraiment et qui nous rassasie est



uniquement celle que nous donne le
Seigneur ! La nourriture que nous
offre le Seigneur est différente des
autres, et peut-être ne nous semble-t-
elle pas aussi savoureuse que
certains plats que nous offre le
monde. Alors nous rêvons d’autres
repas, comme les juifs dans le désert,
qui regrettaient la viande et les
oignons qu’ils mangeaient en Égypte,
mais qui oubliaient qu’ils
mangeaient ces repas à la table de
l’esclavage. Ces derniers, dans ces
moments de tentation, avaient de la
mémoire, mais une mémoire malade,
une mémoire sélective. Une mémoire
esclave et non libre. »[1] C'est
pourquoi en pratique nous devons
nous demander : d'où est-ce que je
veux tirer ma nourriture ? De quoi
vais-je me souvenir ? Du Seigneur
qui me sauve, ou de la viande, de l'ail
et des oignons de l’esclavage ? Quels
souvenirs vont rassasier mon âme ?
Est-ce que je veux manger des



aliments solides ou continuer à me
nourrir de lait ? (Cfr.1 Co 3,2).

Dans la vie, il peut y avoir la
tentation de regarder en arrière et de
désirer, comme ce fut le cas avec les
Israélites, l'ail et les oignons d'Égypte.
La manne, un aliment qui à un
moment fut perçu comme une
bénédiction et un signe de protection
(cf. Nm 21,5) finit par les rebuter.
Tout comme cela peut nous arriver,
surtout si nous nous refroidissons,
lorsque nous négligeons l'alphabet
élémentaire de la prière: chercher le
recueillement, prendre soin des
détails de piété, choisir le meilleur
moment, être affectueux ... C'est
alors, encore plus, le temps de se
souvenir, de faire mémoire, de
chercher dans la prière et les lectures
spirituelles cette nourriture solide
dont parle saint Paul, un aliment qui
ouvre des horizons de vie.



Comme attirés par la force d'un
aimant

Faire mémoire dans la prière est bien
plus qu'un simple souvenir : il s'agit
du concept de « mémorial » propre à
la religion d’Israël ; c'est-à-dire que
c'est un événement salvifique qui
amène l'œuvre de rédemption au
moment présent. La prière
mémorielle est une nouvelle
conversation sur ce qui est déjà
connu, un souvenir du passé qui est à
nouveau perçue d'une manière
présente. Nous comprenons les
épisodes centraux de notre relation
avec Dieu et les vivons différemment
à chaque fois. C'est peut-être ce qui
est arrivé à Elizabeth lorsque, de sa
maternité nouvellement acquise, elle
a de nouveau perçu à quoi Dieu la
destinait.

Au fil des années, au rythme du don
de nous-mêmes et de notre
résistance, le Seigneur nous montre



les différentes profondeurs de son
mystère. Il veut nous emmener très
haut, comme dans une spirale
lentement ascendante, s'enroulant
sans cesse. Il va de soi que l'on peut
rester en tournant à l'horizontale
sans monter, ou que l'on peut aussi
descendre précipitamment ou même
« prendre la tangente » et
abandonner la relation avec notre
Créateur ... mais Lui ne s'arrête pas
dans son effort pour aller au terme :
c'est un plan d'élection et de
justification, de sanctification et de
glorification qu'Il a pour nous (cf. Rm
8,28-30).

Comme tant d'auteurs, saint
Josémaria décrit ce processus avec
un grand réalisme et une grande
beauté. L'âme va « vers Dieu, comme
le fer attiré par la force de l’aimant.
L’on commence à aimer Jésus, de
façon plus efficace, et à ressentir une
tendre émotion. »[2] Quand nous
méditons sur les mystères de la



filiation divine, de l'identification au
Christ, de l'amour de la Volonté du
Père, du désir de co-rédemption ... et
que nous sentons que tout cela est un
don du Saint-Esprit, nous calibrons
mieux notre dette envers Lui. Et puis
la gratitude grandit impétueusement
en nous. Nous nous éveillons à ses
motions, beaucoup plus fréquentes
que nous ne le pensons : « C’est, ce
peut très bien être, ce qui arrive
d’ordinaire en notre âme : une folie
d’amour qui, sans spectacle, sans
excentricités, nous apprend à
souffrir et à vivre »[3].

Ainsi, avec étonnement, l'immensité
de l'amour que nous avons reçu de
Dieu tout au long de notre vie nous
est révélée : jour après jour, année
après année ... dès le sein maternel !
« Voici en quoi consiste l’amour : ce
n’est pas nous qui avons aimé Dieu,
mais c’est lui qui nous a aimés, et il a
envoyé son Fils en sacrifice de
pardon pour nos péchés » (1 Jn 4, 10).



Dépassés, nous nous découvrons
plongés dans un amour fascinant,
attentif, désarmant. C'est ce qui
arrive à Élizabeth : « Voilà ce que le
Seigneur a fait pour moi, en ces jours
où il a posé son regard pour effacer
ce qui était ma honte devant les
hommes » (Lc 1,25). Après des
années d'obscurité, elle prend
conscience d'être aimée à l'infini par
Celui qui est la source de tout
amour ; et ceci d'une manière qui ne
se mérite pas ni ne peut s’apprécier
pleinement, ni ne parvient à
correspondre : « D’où m’est-il donné
que la mère de mon Seigneur vienne
jusqu’à moi ? » (Lc 1,43) ; Comment
est-il possible que Dieu m'aime
autant ? Et aussi, avec un peu de
perplexité et de douleur : comment
ne m'en suis-je pas rendu compte
plus tôt ? À quoi pensais-je ?

Toute bonne prière prépare le cœur
à savoir quoi demander (cf. Rm 8,26)
et à recevoir ce que nous



demandons. Mettre un peu d'amour
pour Dieu dans chaque détail de
piété, grand ou petit, aplanit le
chemin. Traiter Jésus-Christ par son
nom, avec affection, lui exprimer
notre affection sans honte, nous
rapproche du moment. Il faut
insister et répondre rapidement aux
petites touches d'amour. Faites «
mémoire des belles et grandes choses
que le Seigneur a faites dans la vie de
chacun de nous », car une prière 
mémorielle « fait beaucoup de bien
au cœur chrétien »[4]. C'est pourquoi
saint Josémaria recommandait dans
sa prédication : « Que chacun de
nous médite sur ce que Dieu a fait
pour lui »[5].

Dieu est tout et cela suffit

Tant de fois, Elizabeth reviendrait
sur ce que le Seigneur avait fait pour
elle. Comment sa vie avait été
transformée ! Et comme elle a dû
devenir audacieuse ! Dès lors, tout



son comportement acquiert une
richesse singulière. Elle se cache
pendant des mois par modestie,
comme le firent les prophètes, pour
signifier avec des gestes l'action
divine (cf. Lc 1,24) ; elle acquiert
également une plus grande clarté
pour suivre ses plans : « Non, il
s'appellera Jean » (Lc 1,60). Elle peut
aussi apercevoir l'œuvre de Dieu
chez sa cousine : « Heureuse celle qui
a cru à l’accomplissement des
paroles qui lui furent dites de la part
du Seigneur » (Lc 1,45). Elizabeth se
comporte comme quelqu'un qui
traite Dieu avec tout son cœur.

De même, dans notre prière, il doit y
avoir amour et lutte, louange et
réparation, adoration et demande,
affection et intelligence. Il faut oser
avec toutes les lettres de l'alphabet,
avec toutes les notes de la gamme
musicale, avec toute la palette de
couleurs, car on a bien compris qu'il
ne s'agit pas d'accomplir, mais



d'aimer de tout son cœur. Les
exercices de piété, les gens, les tâches
quotidiennes ... sont les mêmes
qu'avant, mais ils ne sont plus vécus
de la même manière. Cela accroît la
liberté d'esprit, « cette capacité et
cette attitude habituelle d’agir par
amour, particulièrement dans l’effort
pour accomplir, en toute
circonstance, ce que Dieu nous
demande »[6]. Ce qui se présentait
avant comme une lourde obligation
devient une occasion de rencontrer
l'Amour. Les échéances continuent
de coûter, mais maintenant ces
efforts pour les atteindre se font avec
joie.

Face à l'infini de l'amour ainsi
découvert et à la pauvre
correspondance humaine, le cœur se
fond dans une profonde prière de
redressement et de réparation ; une
douleur surgit, qui part des propres
péchés et qui pousse à une contrition
personnelle. La conviction grandit



que « Dieu est tout, je ne suis rien. Et
pour aujourd'hui, cela suffit »[7]. De
cette façon, nous pouvons arracher
tant de boucliers qui rendent difficile
le contact avec Lui. Surgit également
la reconnaissance sincère, profonde
et explicite envers le Seigneur, qui
devient adoration, en « le
reconnaissant comme Dieu, comme
Créateur et Sauveur, Seigneur et
Maître de tout ce qui existe, et
comme Amour infini et
miséricordieux »[8]. C'est pourquoi il
convient d'utiliser toutes les clés du
cœur. Pour que la prière soit variée,
enrichissante, pour qu'elle ne passe
pas par des canaux usés ; que le
sentiment l'accompagne ou non,
parce que ce que nous aimons chez
Dieu, ce n'est pas encore Dieu : Il est
infiniment plus grand.

Ruben Herce



[1] François, Homélie en la solennité
du Corps et du Sang du Seigneur, 19-
VI-2014.

[2] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
296.

[3] Ibid, n° 307.

[4] François, Homélie à Sainte
Marthe, 22-IV-2016.

[5] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
312.

[6]Du Père, Lettre, 9-I-2018, n° 5.

[7] Saint jean XXIII, Il giornale
dell’anima, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma, 1964, p. 110.

[8] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n° 2096.

Photo by: Anne Nygard on Unsplash



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-viii-au-moment-opport/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-connaitre-et-se-connaitre-viii-au-moment-opport/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-connaitre-et-se-connaitre-viii-au-moment-opport/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-connaitre-et-se-connaitre-viii-au-moment-opport/

	Le connaître et se connaître (VIII) : Au moment opportun

