
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (I) : ravir
le cœur du Christ

Avec un seul mot, le bon larron
a ravi le cœur du Christ et s’est
ainsi ouvert les portes du ciel.
Telle est la prière : un mot qui
ravit le cœur de Jésus et nous
permet de vivre désormais près
de lui.

11/12/2019

En dehors des remparts de
Jérusalem, peu après midi, trois
hommes ont été crucifiés sur le mont



Calvaire. C’était le premier Vendredi
Saint de l’histoire. Deux d’entre eux
étaient des larrons ; le troisième, en
revanche, l’unique homme de ce
monde absolument innocent : le Fils
de Dieu. L’un des deux brigands,
malgré sa souffrance intense et son
épuisement physique, a eu la force
d’engager un très bref dialogue avec
le Christ. Ses propos, empreints
d’humilité, « souviens-toi de moi
quand tu viendras dans ton Royaume
» (Lc 23, 42), ont mérité que le Dieu
fait homme l’assure de se retrouver
quelques heures plus tard dans le
paradis. Saint Josémaria s’est
souvent ému devant l’attitude du bon
larron : « Un seul mot lui a suffi pour
ravir le cœur du Christ et ainsi
s’ouvrir les portes du Ciel » [1].

Deux dialogues sur la croix

Nous aussi nous souhaitons que
notre prière se remplisse de fruit,
comme celle du bon larron,



traditionnellement connu sous le
nom de Dimas. Pour nous, penser
que le dialogue avec Dieu peut
transformer notre vie est un rêve.
Ravir le cœur, c’est conquérir, rendre
amoureux, enthousiasmer. On dit «
ravir » parce que l’on ne mérite pas
de recevoir tant d’affection. On dit «
assaillir », parce que l’on prend ce
qui, sans vous appartenir, est
ardemment désiré. La prière repose
sur quelque chose d’aussi simple que
d’apprendre à accueillir un pareil
don dans notre cœur, en nous
laissant accompagner de Jésus, qui
n’impose jamais ses dons, ni sa grâce,
ni son amour.

À côté de Dimas se trouve son
compagnon de souffrance, lui aussi
suspendu au bois sur le Calvaire.
Quel contraste dans le reproche qu’il
adresse à Jésus : « N’es-tu pas le
Christ ? Sauve-toi toi-même, et nous
aussi ! » (Lc 23, 39). Des propos qui
ont l’effet d’une douche froide.



Quelle est la différence entre les
deux dialogues ? Les deux larrons se
sont adressés à Jésus, mais seul
Dimas a accueilli ce que le Maître a
prévu de lui offrir. Il a mené à bien
son dernier et meilleur coup : sa
demande de rester au moins dans la
mémoire du Christ. Son compagnon,
en revanche, n’a pas ouvert son cœur
avec humilité à celui qui voulait le
délivrer de son passé et lui offrir un
trésor sans égal. Il a réclamé son
droit à être entendu et sauvé ; il a fait
face à l’ingénuité apparente de Jésus,
en lui reprochant sa passivité. Peut-
être avait-il toujours volé ainsi : en
pensant qu’il récupérait ce qui lui
appartenait. Dimas, pour sa part,
savait qu’il ne méritait rien et son
attitude est parvenue à ouvrir le
coffre-fort de l’amour de Dieu. Il a su
reconnaître Dieu tel qu’il est : un
Père qui se donne à chacun de ses
enfants.

Pour ouvrir les portes du ciel



Saint Josémaria nous rappelait que
Dieu « a voulu courir le risque
résultant de notre liberté » [2]. Une
bonne manière de l’en remercier
pourrait être de nous ouvrir nous
aussi à la sienne. Il faudrait même
dire que, dans ce dernier cas, nous
ne courons aucun risque ; seule une
certaine apparence de danger
pourrait se manifester, puisque nous
avons toutes les chances de réussir :
la garantie de sa promesse, des clous
qui brûlent d’amour pour nous. Vu
sous cet angle, nous comprenons à
quel point il est absurde de résister à
la volonté de Dieu, alors que cela
nous arrive souvent. La raison en est
que « nous voyons actuellement de
manière confuse, comme dans un
miroir ; ce jour-là, nous verrons face
à face. Actuellement, ma
connaissance est partielle ; ce jour-là,
je connaîtrai parfaitement, comme
j’ai été connu » (1 Co 13, 12). Saint
Paul nous le dit : pour nous
connaître, le meilleur chemin est de



nous regarder dans le Christ, de
contempler notre vie avec ses yeux.

Dimas l’a compris et il n’a pas eu
peur de l’énorme brèche qui
s’ouvrait entre la bonté de Jésus et
ses erreurs personnelles. Il reconnaît
le roi du monde dans le visage
humilié et défiguré du Christ ; dans
ces yeux qui le regardent avec
tendresse, lui rendant sa dignité et,
étrangement, lui rappelant qu’il est
aimé par-dessus tout. Certes, la fin
heureuse de l’histoire du bon larron
peut sembler trop facile. Cependant,
nous ne connaîtrons jamais le drame
de la conversion qui s’est opéré en
son cœur à ce moment, pas plus que
la préparation qui l’a rendue
assurément possible.

S’ouvrir à tant d’affection présente
des points communs avec la
découverte que la prière est un don,
une voie privilégiée pour accueillir
l’affection d’un cœur qui ne connaît



pas les demi-mesures ni les calculs.
Une vie différente nous est donnée,
plus comblée, plus plénière, plus
heureuse et ayant plus de sens. Le
pape François l’affirmait : « En
priant, nous lui ouvrons le jeu et
nous lui faisons la place pour qu’il
puisse agir et puisse entrer et puisse
triompher » [3]. C’est Dieu qui nous
transformera, c’est lui-même qui
nous accompagnera et fera tout : la
seule chose dont il a besoin ce que
nous lui ouvrions le jeu. C’est dans ce
mouvement que notre liberté entre
en jeu, une liberté que le Christ nous
a précisément gagnée sur la Croix.

La prière nous aide à comprendre
que « lorsqu’il demande quelque
chose, en réalité il offre un don. Ce
n’est pas nous qui lui faisons une
faveur : c’est Dieu qui éclaire notre
vie, en lui donnant un sens plein » 
[4]. Voilà précisément ce qui ravit le
cœur : la porte ouverte de notre vie
qui laisse faire, qui se laisse aimer,



transformer, animée du désir ardent
d’y répondre, même si nous ne
savons pas très bien comment nous y
prendre. « Goûtez et voyez : le
Seigneur est bon ! » (Ps 33, 9). Ces
quelques mots résument le chemin
pour devenir une âme de prière, «
car si nous ne reconnaissons pas que
nous les avons reçus (ces dons), nous
ne nous éveillons pas à l’amour » [5].
Quand avons-nous dit au Seigneur
pour la dernière fois combien il est
bon ? Avec quelle fréquence nous
arrêtons-nous à le considérer et à le
savourer ?

C’est pour cette raison que
l’étonnement est une partie
essentielle de notre vie de prière :
l’admiration devant un prodige qui
ne tient pas dans nos paramètres. Ce
qui nous amène à répéter souvent : «
Que tu es grand, beau et bon ! Et moi,
que je suis bête qui prétendais te
comprendre. Tu serais bien peu de
chose si tu tenais dans ma tête. C’est



dans mon cœur que tu tiens, et ce
n’est pas rien » [6]. Louer Dieu nous
place dans une relation authentique
avec le Christ, soulage le poids de nos
soucis et nous ouvre des panoramas
inconnus jusqu’alors. Voilà les
conséquences d’avoir couru le risque
de nous en remettre à la liberté de
Dieu.

Infinies manières de prier

Lorsque saint Josémaria se trouvait
au Mexique, il raconta un jour une
anecdote au cours d’une de ses
rencontres avec de nombreuses
personnes. Un de ses enfants,
philosophe, avait dû prendre
inopinément en charge certaines
affaires familiales. « Lorsqu’il m’a
parlé d’affaires, je l’ai regardé et j’ai
éclaté de rire. Je lui ai dit : Des
affaires ? L’argent que tu gagneras, tu
le mettras ici, dans le creux de ma
main ; il y aura de la place en trop ».
Des années se sont écoulées et ils se



sont retrouvés. Saint Josémaria lui
dit : « Voici ma main. Ne t’ai-je pas dit
que tu devrais y déposer tout ce que
tu gagnerais ? Il s’est levé et, à
l’étonnement des gens présents, il a
déposé un baiser dans le creux de ma
main, tout en ajoutant: Voilà ! Je lui
ai donné une accolade et j’ai ajouté :
Tu m’as payé plus qu’il ne fallait. Vas-
y, voyou [7], que Dieu te bénisse ! » 
[8]

Dans notre prière, nous pouvons
déposer un baiser dans la main de
Dieu, lui faire don de notre affection,
comme notre unique trésor, puisque
nous n’avons rien d’autre. Pour
certains, un geste semblable à
l’intention du Seigneur suffira pour
s’enflammer dans une prière toute
d’actes d’amour et de résolutions.
Pour eux, un regard est mille fois
plus expressif que mille mots. Ils
voudraient toucher tout ce qui se
rapporte à Dieu. Au cours de leur
rencontre avec le Seigneur dans la



prière, on dirait qu’ils sentent la
brise venant des rives de la mer de
Galilée. Les sens se déchaînent et la
proximité de Jésus rend possible ces
sensations qui emplissent le cœur de
paix et de joie. Aussitôt, cette joie a
besoin d’être partagée et la mission
consiste à ouvrir les bras comme le
Christ pour embrasser le monde
entier et le sauver avec lui.

Or, les manières de prier sont
infinies, puisque tout un chacun a la
sienne. Certains cherchent, en toute
simplicité, à entendre des mots de
réconfort. Jésus n’est pas mesquin à
l’heure de tenir des propos
admiratifs à l’égard de quelqu’un
qu’il sait en avoir besoin : « Voici
vraiment un Israélite : il n’y a pas de
ruse en lui » (Jn 1, 47). Il nous en dira
aussi, si nous lui ouvrons notre cœur.
Personne plus que lui n’a tenu des
propos aussi empreints d’amour.
Personne ne les a formulés avec
autant de grâce et de vérité. Lorsque



nous les entendons, l’amour que
nous recevons frappe notre regard.
Nous apprenons ainsi à regarder
avec Dieu. De la sorte, nous
entrevoyons ce que chaque ami, ou
chaque amie, serait capable de faire
s’il se laissait porter par la grâce.

Certains se plaisent à servir les
autres, comme Marthe, l’amie du
Seigneur à Béthanie. Lors de son
passage chez elle, Jésus ne lui a pas
dit de s’asseoir, mais l’a invitée à
découvrir l’unique nécessaire (cf. Lc
10, 42), au milieu de ses occupations.
Des gens semblables à Marthe sont
réconfortés en pensant que, par leur
prière, Dieu agit pour conduire au
ciel beaucoup d’âmes. Ils aiment
remplir leur prière de visages et de
noms de personnes concrètes. Ils ont
besoin de se convaincre qu’ils sont
des co-rédempteurs dans tout ce
qu’ils font. De facto, si Marie a pu
choisir « la meilleure part », c’était
justement parce que Marthe assurait



le service. Elle se tenait pour
satisfaite de savoir que les autres
étaient heureux.

D’autres, pour leur part, sont
davantage enclins aux petits détails,
comme les cadeaux, y compris de
peu de valeur. C’est la manifestation
d’un cœur qui, ne cessant de penser
aux autres, trouve partout dans sa
vie quelque chose ayant trait à ses
êtres chers. Ils sont peut-être
satisfaits de découvrir tous les dons
que Dieu a parsemés dans leur vie. «
La prière, précisément parce qu’elle
s’alimente du don de Dieu qui se
répand dans notre vie, devrait
toujours faire mémoire » [9]. Ils
peuvent éprouver aussi le désir de
surprendre Dieu par mille et une
petites attentions. Dans ce domaine,
le facteur surprise a beaucoup
d’importance et trouver ce qui plaît
au Seigneur n’est pas si difficile que
cela. Même si c’est un mystère,
l’attention la plus modeste le remplit



de reconnaissance et fait briller ses
yeux. Chaque âme que nous essayons
d’approcher de son amour, comme
celle de Dimas dans ses derniers
moments, lui ravit de nouveau le
cœur.

Sans vouloir enfermer toutes les
possibilités dans des schémas rigides,
certaines âmes ont besoin de passer
du temps avec celui qu’elles aiment.
Il leur plaît, par exemple, de consoler
Jésus. Tout le temps passé auprès de
celui qu’elles aiment leur semble
bien court. Pour toucher du doigt
l’affection divine, elles peuvent
penser à Nicodème, que Jésus
recevait au tout début de la nuit,
dans l’intimité d’un foyer propice
aux confidences. Grâce précisément
à ce temps passé ensemble,
Nicodème sera capable de se
montrer courageux au moment le
plus difficile et rester près du Christ
alors que les autres se sont laissé
dominer par la peur.



Parfois nous pensons que pour nous
connaître nous-mêmes il faut
identifier nos erreurs : c’est
partiellement vrai. Connaître à fond
notre cœur et nos désirs les plus
intimes est une question clé pour
écouter Dieu et nous laisser combler
par son amour.

***

Le dialogue entre Jésus et le bon
larron a été court mais intense.
Dimas a découvert une fissure dans
le grand cœur innocent du Christ :
une manière facile de l’assaillir. La
volonté de Dieu, si souvent obscure
et douloureuse, s’est éclairée devant
l’humble demande du brigand. Son
seul désir est que nous soyons
heureux, très heureux, les plus
heuseux du monde. Le bon larron
s’est glissé par cette fissure pour
saisir le plus grand trésor. La Vierge
Marie a été témoin de la façon dont
Dimas a défendu son fils. Peut-être,



d’un simple regard, a-t-elle demandé
à Jésus son salut. Le Christ, incapable
de refuser quoi que ce soit à sa mère,
a dit : « Aujourd’hui, avec moi, tu
seras dans le Paradis » (Lc 23, 43)

Diego Zalbidea

[1]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
XIIème station, point n° 4.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 113.

[3]. Pape François, Christus vivit, n°
155.

[4]. F. Ocariz, Luz para ver, fuerza
para querer, dans le journal ABC
(Madrid), 18 septembre 2018.

[5].Saint Thérèse d’Avila, Livre de sa
vie, 10, 4.



[6]. Saint Josémaria, notes prises lors
de sa prédication, 9 juin 1974, dans
les volumes « Catéchèse 1974/1, p.
386 (AGP, bibliothèque, P04).

[7]. Traduction de « ladrón », mot
affectueux dans le langage familial.

[8]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 27
novembre 1972 ; dans « Dos meses de
catequesis », 1972, vol. II, p. 616 (AGP,
bibliothèque, P04).

[9]. Pape François, Gaudete et
exultate, n° 153.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-i-ravir-le-coeur-du-c/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-connaitre-et-se-connaitre-i-ravir-le-coeur-du-c/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-connaitre-et-se-connaitre-i-ravir-le-coeur-du-c/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-connaitre-et-se-connaitre-i-ravir-le-coeur-du-c/

	Le connaître et se connaître (I) : ravir le cœur du Christ

