
opusdei.org

Le Colisée

Je vénère de toutes mes forces
la Rome de Pierre et de Paul,
baignée dans le sang des
martyrs, centre d’où tant de
saints sont partis pour propager
la parole de salut du Christ dans
le monde entier.

29/06/2008

Télécharger l'article en pdf : Le
Colisée

Je vénère de toutes mes forces la
Rome de Pierre et de Paul, baignée
dans le sang des martyrs, centre d’où

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v3/colisee.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v3/colisee.pdf


tant de saints sont partis pour
propager la parole de salut du Christ
dans le monde entier. Être romain
n’est en rien une preuve de
particularisme, mais bel et bien
d’authentique œcuménisme. Cela
demande de vouloir agrandir son
cœur, l’ouvrir à tous dans le souci
rédempteur du Christ qui cherche
tout le monde, accueille tout le
monde parce qu’il nous a tous aimés
le premier 1.

Les ruines du Colisée sont un
témoignage aussi éloquent de la
grandeur de l’ancienne civilisation
romaine que de sa misère et de sa
caducité. Jean-Paul II l’exprimait
clairement lorsqu’il parlait « de ce
tragique et glorieux monument de la
Rome impériale, témoin muet de sa
puissance et de sa domination,
mémorial muet de vie et de mort, où
l’on croit entendre, comme un écho
interminable, des cris de sang (cf. Jn



4, 10) et des appels à la concorde et
au pardon » 2.

Grandiosité et cruauté

L’amphithéâtre Flavius, nom
d’origine du Colisée, est le fait du
génie romain, capable
d’entreprendre des chantiers
d’envergure, et de veiller sur les plus
petits détails pratiques. Tout était
prévu pour que, dans cette
construction, les dimensions
énormes et la solidité n’enlèvent rien
à sa beauté et à sa fonctionnalité.
L’équilibre architectonique est réussi
grâce aux trois niveaux d’arcades où
ont été savamment distribués les
espaces pour donner une impression
de légèreté. Le sens pratique est
appréciable partout : dans les accès,
qui, avec plus de quatre-vingt portes,
permettaient que l’amphithéâtre se
remplisse et se vide en quelques
minutes ; dans la répartition des
places assises, calculée pour qu’on



puisse voir parfaitement l’arène de
chacun des cinquante mille sièges ;
dans le système de bâches qui
protégeaient la foule du soleil et de la
pluie et que tendait une équipe de
cent soldats de la marine ; dans le
réseau complexe de souterrains où il
y avait des ascenseurs à treuils et à
poulies pour hisser les combattants
et les fauves.

On mit huit ans à construire cet
édifice grandiose et ce, grâce au
travail de douze mille esclaves,
hébreux pour la plupart, prisonniers
de Titus après la destruction de
Jérusalem en l’an 70. Le nouvel 
amphitheatrum fut inauguré en 80,
avec un programme de spectacles et
de festivités qui s’étala sur cent
jours : des centaines de gladiateurs
périrent dans l’arène, on acheva
presque cinq mille bêtes sauvages. Ce
fut à cette époque là que l’on célébra
les premières naumachiæ, batailles
navales, grâce aux plans d’eau qui



couvraient l’intérieur, nouveauté qui
impressionna vivement les Romains.

Les empereurs se dépassèrent les uns
les autres dans des spectacles, offerts
au peuple, de plus en plus
extraordinaires. Sénèque avait déjà
lamenté, par le passé, la spirale de
violence et d’inhumanité que
provoquait ce type d’événements 3.
Le peuple voulait des sensations de
plus en plus fortes. Seuls le sang, les
homicides et les tueries de plus en
plus cruels et sophistiqués
l’intéressaient.

Dans ce contexte, les exécutions des
condamnés n’étaient pas très
intéressantes pour le public puisque
les prévenus, sans défense, ne
présentaient pratiquement aucune
résistance aux bourreaux ou aux
bêtes. Elles avaient donc lieu en fin
de matinée, dans l’intermède des
combats de gladiateurs qui se
poursuivaient l’après-midi. Un grand



nombre de ces condamnés qui
perdaient la vie devant des
spectateurs abrutis et souvent
indifférents étaient des chrétiens.

Un martyre insigne « in
Amphitheatrum »

Saint Ignace d’Antioche, mort sous
l’empereur Trajan, est un témoignage
bouleversant de l’attitude des
premiers chrétiens face au martyre.
Converti du paganisme, Ignace fut le
deuxième successeur de saint Pierre
au siège épiscopal d’Antioche. Il fut
arrêté en 107, condamné ad belvas, à
affronter les fauves, et envoyé à
Rome sous bonne garde militaire
pour l’exécution de sa peine.

L’historien Eusèbe de Césarée nous
permet de connaître beaucoup de
choses de ce long voyage de la Syrie à
la capitale de l’empire, mais aussi
surtout les sept lettres que saint
Ignace écrivit aux Églises d’autant de
villes pour les conforter dans la foi et



les avertir du danger des hérésies
agnostiques qui commençaient à se
répandre à l’époque.

Toutes ses lettres commencent par la
salutation Ignace, appelée aussi
Théophore, porteur de Dieu. Le
fondateur de l’Opus Dei aimait ce
qualificatif : Ainsi qu’aux premiers
temps, on devrait pouvoir dire de tout
chrétien qu'il est "porteur de Dieu".

— Comporte-toi de telle manière que
l'on puisse "en toute vérité" te
donner ce titre admirable4.

Saint Ignace était totalement pris par
Dieu, comme on peut le constater à la
joie qui déborde de ses lettres : de
tout cœur en Jésus-Christ et dans une
joie immaculée dit-il aux Éphésiens,
au début de sa lettre. Il souhaite à
ceux de Magnésie une surabondance
de joie en Dieu le Père et en Jésus-
Christ ; et il envoie à ceux de
Philadelphie une salutation dans le
sang de Jésus-Christ qui est joie



éternelle et constante. Les raisons de
son bonheur étaient totalement
surnaturelles car le futur martyr
connaissait bien ce qui l’attendait et,
quant aux sbires qui s’en occupaient,
ils n’étaient pas spécialement
tendres : De la Syrie à Rome, je lutte
contre les fauves, sur terre et en mer,
jour et nuit, enchaîné à dix léopards,
c’est-à-dire à un peloton de soudards
qui, en dépit du bien qu’ils reçoivent,
sont de plus en plus méchants. Avec
leurs mauvais traitements je deviens
de plus en plus disciple [du Christ]5.

Saint Ignace se réjouissait à l’idée de
partager la Croix de Jésus et
souhaitait ardemment que son
identification à Notre Seigneur se
termine par le martyre. C’est la
raison pour laquelle il prie les
chrétiens de ne pas intercéder pour
lui devant les autorités et montre
combien il tient à ce que les fauves le
dévorent le plus rapidement
possible, pour qu’il ne m’arrive pas,



dit-il, ce qu’il est advenu à certains,
que les bêtes n’ont pas osé approcher6.
En effet, en certains cas, les fauves
affamés n’avaient pas attaqué les
chrétiens, voire, ils s’étaient
gentiment couchés à leurs pieds, sous
les yeux des spectateurs ahuris. C’est
ce que la tradition rapporte à propos
de sainte Martine, saint Alexandre et
saint Marin, par exemple.

L’évêque d’Antioche fut jeté aux lions
in Amphitheatrum7. Son vœu fut
accompli : Je suis le froment de Dieu
et il faut que je sois broyé par les
dents des fauves, afin de devenir le
pain immaculé du Christ 8.

Après cet affreux spectacle, les
chrétiens réussirent à récupérer
certains os du martyr, ils les
vénérèrent et les envoyèrent à
Antioche quelque temps plus tard : 
Vous avez profité de son épiscopat,
disait saint Jean Chrysostome aux
fidèles de la cité syrienne, et les



Romains ont admiré son martyre. Le
Seigneur vous a ravi pour peu de
temps ce précieux trésor afin de le
montrer aux Romains et il vous l’a
rendu avec une plus grande gloire9.
Ses reliques furent cependant
rapportées à Rome au 7ème siècle lors
des invasions des Sarrasins. Elles
reposent désormais en l’église Saint-
Clément. On peut s’y rendre, sous le
conseil de saint Jean Chrysostome, 
pour tirer tous les bienfaits spirituels
de ces restes sacrés, qui sont comme
un trésor où l’on peut puiser sans qu’il
s’épuise 10.

La voie de l’ordinaire

Bien que le Circus Maximus, le
cirque de Néron et d’autres lieux de
l’Urbs aient été aussi le cadre de la
mort de nombreux chrétiens,
cependant ce fut en 1749 que le pape
Benoît XIV consacra le Colisée
comme un lieu saint en mémoire de
la Passion du Christ et des



souffrances des martyrs. À cette
occasion, il fit placer autour de
l’arène les stations du Chemin de
Croix.

De nos jours, dès que l’on pénètre
dans l’amphithéâtre, on voit en face
une grande croix en bois noir qui
invite à la prière. Sur ces lieux, face à
l’instrument de la Passion du
Seigneur, en pensant à ceux qui ont
donné leur vie pour le Christ, il est
naturel d’avoir envie d’être plus
généreux, de surmonter à tout jamais
notre égoïsme, de vouloir que tous
les chrétiens soient plus attachés à la
mortification. Ce sont de saintes
aspirations qui, la grâce aidant,
peuvent devenir efficaces dans la vie
quotidienne : Combien se laisseraient
clouer sur une croix, devant des
milliers de spectateurs stupéfaits, qui
ne savent pas supporter
chrétiennement les piqûres d’épingle
quotidiennes ! — Juge, par là, ce qu’il y
a de plus héroïque 11!



Le fondateur de l’Opus Dei cultivait
sa dévotion envers les martyrs des
premiers siècles de l’Église. En même
temps, il aimait rappeler que la
sainteté est pour tous et il mettait en
garde fréquemment contre l’erreur
de croire que l’héroïsme surnaturel
ne tient qu’à l’ extraordinaire : les
persécutions, le martyre, les
contradictions de taille ou la
réalisation de grandes entreprises
pour la gloire de Dieu. Afin que ces
faits héroïques, éventuels, il est vrai,
mais peu probables dans la vie de
tous les jours, ne nous leurrent pas, il
encourageait tous les chrétiens à
suivre la voie de l’héroïcité dans
leurs propres circonstances
personnelles. Le conseil qu’il nous
donne en Chemin va bien dans ce
sens :Tu veux être martyr. — Je vais
mettre le martyre à portée de ta
main : être apôtre et ne pas te dire
apôtre ; être missionnaire —
remplissant une mission — et ne point
te dire missionnaire ; être homme de



Dieu et paraître homme du monde :
passer inaperçu12.

De même que les martyrs, tout
chrétien doit souhaiter ardemment
faire la Volonté de Dieu et lui
montrer son amour qui passe aussi
par le sacrifice, et ce, dans la joie car 
la mortification n'est ni pessimisme ni
aigreur. La mortification ne vaut rien
sans la charité: c'est pourquoi nous
devons chercher des mortifications
qui, en nous aidant à maîtriser les
choses de la terre, ne mortifient pas
ceux qui vivent avec nous. Le chrétien
ne peut être ni un bourreau ni un
misérable; c'est un homme qui sait à
la fois aimer et le montrer, et pour qui
la douleur est la pierre de touche de
l'amour.

Mais j'ajoute, encore une fois, que
cette mortification ne saurait
consister en de grands
renoncements, qui d'ailleurs se
présentent rarement. Il doit s'agir



plutôt de petites luttes: sourire à qui
nous importune, refuser au corps les
caprices de biens superflus, nous
habituer à écouter autrui, faire
fructifier le temps que Dieu met à
notre disposition... Et tant d'autres
détails, insignifiants en apparence,
qui surgissent sans que nous les
cherchions — contrariétés,
difficultés, chagrins — au fil de
chaque jour 13.

Notes

1. Saint Josémaria, Loyauté envers
l’Église, 4 juin 1972

2. Jean-Paul II, Chemin de Croix aux
Colisée, Vendredi saint 2003, prière
initiale

3. Cf. Sénèque, Épîtres morales à
Lucilius I, 7, 3-5.

4. Saint Josémaria, Forge, n° 94



5. Saint Ignace d’Antioche, Lettre aux
Romains, V, l.

6. Ibid., V, 2.

7. Martyrium Antiochenum VI, 3.

8. Saint Ignace d’Antioche, Lettre aux
Romains, IV, 1.

9. Saint Jean Chrysostome, In
S.Ignatium Martirem hom, n. 5, PG
50, col. 594.

10. Ibid., col. 595.

11. Chemin, n° 204.

12. Chemin, n° 848.

13. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 37.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-colisee/


opusdei.org/fr-ci/article/le-colisee/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-colisee/

	Le Colisée

