
opusdei.org

Le 14 février 1943

Récit publié dans « Le
Fondateur de l'Opus Dei »,
biographie écrite par Andrés
Vázquez de Prada, Volume II,
publié en français par Le
Laurier en 2003, pages 633-651.

16/02/2015

La Société sacerdotale de la Sainte-
Croix

Au printemps 1940, alors que les
incompréhensions continuaient, un
peu partout, le fondateur avait la tête
pleine de projets qui, à force de



tourner dans son esprit, avaient fini
par mûrir. Il y avait alors en activité
à Madrid la résidence Jenner et
l'appartement de Martínez Campos;
El Cubil, à Valence; El Rincón, à
Valladolid et on était sur le point
d'installer un appartement à
Barcelone. Cette expansion
apostolique, il l'avait réalisée douze
mois après la fin de la guerre civile,
avec une équipe d'une douzaine de
personnes, sans autres moyens que
son immense zèle apostolique, car
l'argent manquait. Tout cela au prix
d'une vie d'un labeur sans repos,
épuisante, faite de voyages
incessants dans les diocèses du
centre et du nord de l'Espagne pour y
prêcher des retraites destinées au
clergé, à la demande des évêques.

Au milieu de toute cette activité, et
des fruits qu'elle avait produits, le
fondateur éprouvait un fond
d'inquiétude croissante devant le
panorama qui s'offrait à ses yeux. Au



cours de ses avancées, il avait ouvert
trop de fronts. Il était allé trop loin. Il
devenait dès lors imprudent de
continuer, car l'ensemble de l'Œuvre
courait le risque de se disloquer. Il
vit clairement le danger puisque,
dans une note de mai 1940, après
avoir évoqué toutes nouvelles
apostoliques récentes, et comme
pour s'ôter un poids, il écrivait:

Ma grande préoccupation, c'est la
branche féminine de l'Œuvre.
Ensuite, « le centre d'études », 
pour les nôtres les futurs prêtres.
In te, Domine, speravi !

Il insiste de nouveau dans une lettre
de juin 1940, adressée à ses fils de
Madrid. À la fin de la lettre, juste
après la signature, comme s'il avait
oublié quelque chose, il ajoute, sans
autre explication: Deux sujets
essentiels: elles et les prêtres.

Il lui fallut six années, on l'a vu, pour
résoudre le problème fondamental



de l'intégration des femmes dans la
structure vivante de l'Œuvre. Il
n'aurait pas pu, autrement, aller de
l'avant, car la présence des femmes,
tout comme celle des prêtres, était
essentielle à la vie de l'Œuvre, à son
dynamisme. Souvenons-nous des
efforts et des angoisses du Père, dans
les années trente, pour former les
femmes de l'Œuvre, efforts qui
s'étaient soldés ensuite par la
dissolution de ce premier groupe. Il
s'était produit quelque chose
d'analogue avec le groupe de prêtres
dont il s'était entouré vers 1930. Dans
les deux cas, la raison était la même:
ils n'avaient pas assimilé l'esprit
propre à l'Opus Dei. Mais ce qui est
merveilleux c'est que, aussi bien
pour les prêtres que pour les
femmes, la fondation soit revenue à
son inspiration première comme un
fleuve retourne à son cours primitif.
Il semblait que Dieu, après avoir mis
son serviteur à l'épreuve, ait offert
au fondateur une nouvelle page



blanche, pour qu'il y écrive la
version définitive.

Josémaria revint donc sur ses pas,
avec la conviction qu'il était sur la
bonne voie, et qu'il lui fallait
recommencer ainsi. Les prêtres
incardinés dans l'Opus Dei devaient
sortir de ses rangs. Ce n'était pas qu'il
se soit d'abord trompé. Mais le
Seigneur a ses propres voies
inaccessibles aux hommes. Et tout
comme l'Œuvre s'enrichissait de
nouveaux membres, lors des fêtes
des apôtres, ou les jours précédents,
qui soutenaient l'optimisme du jeune
fondateur, vinrent aussi des prêtres.

Au cours des premières années de
notre travail, j'ai accepté la
collaboration de quelques rares
prêtres, qui avaient manifesté leur
désir de s'engager d'une manière
ou d'une autre dans l'Opus Dei.
Bientôt le Seigneur me fit voir, en
toute clarté, que tout en étant



bons, et même très bons, ce n'était
pas à eux qu'il revenait
d'accomplir cette mission, dont
j'ai parlé précédemment. C'est
pourquoi, dans un document déjà
ancien, j'ai spécifié que, jusqu'à
nouvel ordre, ils devaient se 
limiter à l'administration des
sacrements et aux fonctions
purement ecclésiastiques.

Dans une note rédigée vers la fin de
1930, lorsqu'il n'était plus suivi que
par deux ou trois laïcs et par don
Norberto, second aumônier de la
fondation des malades, Josémaria,
considérant la vie des prêtres de
l'Œuvre, prit une décision drastique
et fondamentale qui engageait le
futur: Les prêtres de l'Opus Dei
devront venir des membres laïcs.
Le fondateur n'insistera plus sur ce
sujet; mais en 1935, devant
l'incompréhension et le manque
d'unité de certains membres du



groupe de prêtres qui le suivait alors,
il dut se défaire d'eux.

Considérant sa situation personnelle,
la première chose dont il se rendit
compte, c'est qu'il n'avait ni le temps
ni les forces d'en faire davantage. Ses
tâches pastorales lui prenaient des
semaines et des mois. Il aperçut
encore un autre obstacle, si l'on peut
le nommer ainsi. Les demandes pour
qu'il prêche d'autres retraites de
prêtres et de séminaristes ne
cessaient d'augmenter. Il désirait les
réduire. Mais son cœur le trahissait.
Travailler souffrir pour ses frères
dans le sacerdoce, c'était l'une des «
passions dominantes » de sa vie".
Même si la « passion dominante »
par excellence, c'étaient ses fils, qui
avaient bien besoin, eux aussi, de sa
direction spirituelle. Mais comment
trouver assez de temps pour tous?

Dans une lettre d'avril 1940, à
l'époque où Josémaria se demande



quelles lignes directrices il va suivre
dans l'évolution de l'Œuvre, il écrit à
don Leopoldo: On me demande de
prêcher des retraites de prêtres à
Valence, Avila, Léon et Pampelune.
Si je pouvais, je m'en dispenserais.
On a besoin de moi chez nous !

« On a besoin de moi chez nous »
équivaut à une demande en règle,
bien que tacite, pour obtenir la
permission de réduire un peu ses
activités dans les différents diocèses
d'Espagne, et pouvoir occuper
davantage des apostolats de l'Œuvre.
Mais bientôt allait se déclencher la
trouble campagne de diffamation, la
« contradiction des gens de bien », et
Mgr Eijo Garay jugea plus prudent
que le fondateur continue de
répondre aux demandes des
évêques.

Dans l'immédiat, la seule solution à
sa disposition pour faire face à cet
excès de travail, c'était de s'appuyer



sur les plus anciens de l'Œuvre, afin
qu'ils collaborent à la formation
apostolique et à la direction
spirituelle. C'est aussi au cours des
premiers mois de 1940 que le
fondateur, qui voyait loin, réunit un
jour les plus anciens de ses fils et leur
annonça que, dorénavant, il ne
dirigerait plus les cercles de
formation des étudiants, mais que ce
serait eux qui le feraient. En 1940,
encore, eurent lieu les « semaines
d'étude » destinées aux membres de
l'Œuvre, la première en mars et la
seconde en août, pour profiter des
vacances des résidents de Jenner,
lors de la semaine sainte et des
vacances d'été. Le Père prêchait la
méditation de chaque jour, les
instruisait en formant leur jugement
apostolique, participait aux
conversations pendant les pauses, ou
encore commentait l'esprit de
l'Œuvre. Alvaro del Portillo, Isidore
Zorzano, Ricardo Fernández
Vallespín, Juan Jiménez Vargas,



Pedro Casciaro et Paco Botella
l'assistaient dans cette tâche. Mais
quelles que soient les mesures que
Josémaria pouvait prendre, comme
faire collaborer les plus anciens à la
formation des plus jeunes, un
problème restait à résoudre: celui de
l'incorporation de prêtres dans
l'Opus Dei.

Ne sachant comment trouver du
temps, il décida d'employer les
grands moyens et fit savoir à don
Leopoldo qu'il désirait renoncer à sa
charge de recteur de Sainte-Isabelle.
La réponse fur négative. Il insista.
Don Leopoldo refusa de nouveau.
Josémaria dut entreprendre un
combat acharné de plusieurs années
pour vaincre la bienveillante
opposition de Monseigneur
l'évêque de Madrid-Alcalá.

Il est certain que ses fils l'aidaient
beaucoup dans son travail
apostolique et dans la direction des



âmes, car c'était un travail de laïcs, 
mais il est également évident que
pour réaliser ce travail dans sa
plénitude, il faut des prêtres. Sans
prêtre, le travail commencé par les
laïcs de l'Opus Dei demeurerait
incomplet, car ils doivent
forcément s'arrêter au pied de ce 
que j'ai l'habitude d'appeler le
mur sacramentel,
l'administration des sacrements
réservée aux prêtres.

Si nous voulions illustrer la situation,
il suffirait de rappeler ce que disait le
Père, non sans humour: ses fils
étaient obligés de se confesser au
premier prêtre rencontré. Dans le
sacrement pénitence, le prêtre remet
les péchés, mais il donne aussi une
direction spirituelle. C'est pour cela
que, même s'ils disposaient d'une
liberté absolue dans le choix de leur
confesseur, Josémaria recommandait
vivement aux membres de l'Œuvre



de recourir à des prêtres qui en
connaissaient bien l'esprit.

Le besoin dont souffrait l'Œuvre
n'était pas conjoncturel, mais
fondamental: L'Œuvre tout entière
réclamait des prêtres nés dans son
sein. Elle les réclamait
silencieusement, comme la terre, en
temps de sécheresse, appelle l'eau du
ciel. Il était essentiel à la structure
interne et au développement de
l'Œuvre qu'elle puisse compter sur
quelques-uns de ces prêtres. Ils
donneraient cohésion à ses
apostolats, et renforceraient son
unité interne. Sans eux, les laïcs ne
pourraient pas réaliser en plénitude
l'apostolat que Dieu leur demandait.
En résumant quelques-unes des
causes et des raisons de ce besoin de
prêtres dans l'Œuvre, le fondateur
écrivait :

Les prêtres sont aussi nécessaires
pour s'occuper spirituellement des



membres de l'Œuvre: pour
administrer les sacrements, pour
collaborer avec les directeurs laïcs
dans direction des âmes, pour
donner une profonde instruction
théologique aux autres membres
de l'Opus Dei et —c'est un point
fondamental dans la constitution
même de l'Œuvre— pour exercer
quelques charges de
gouvernement.

La première fois que Josémaria
exprima par écrit l'ardent désir de
recevoir des prêtres qu'il portait au
fond de l'âme, en tant que fondateur,
c'est sans doute dans la note du 1er

juillet 1940, écrite « sur les murailles
d'Avila». (Quand il passait par Avila,
Monseigneur Santos Moro le logeait
au palais épiscopal, qui s'appuyait
sur la muraille; Josémaria avait à
cœur de dater sa correspondance en
indiquant: Avila, sur les murailles.)



Pour la première fois, le fondateur
lance une prière qui est comme un
involontaire soupir d'espoir, enfoui
entre les pages de ses cahiers:

Avila, ville de saints, sur les
murailles, le 1er juillet 1940. Me
voici de nouveau dans le palais
épiscopal. Je commence
aujourd'hui une retraite pour des
prêtres. Dieu veuille que nous en
tirions tous profit, et moi le
premier! [...]. Mon Dieu, enflamme
le cœur d'Alvaro, pour qu'il
devienne un saint prêtre.

Nous trouvons l'écho lointain d'une
exclamation semblable dans une
autre note, de novembre 1930,
lorsqu'il rêvait de fidèles de l'Œuvre
dont sortiraient un beau jour des
prêtres: Quels merveilleux hommes
de Dieu je devine qu'ils seront.

De l'incertitude des premiers efforts
à l'espérance tangible et certaine de
voir trois de ses fils se préparer au



sacerdoce, il ne s'écoule pas moins de
dix années de prières et de
mortifications. Il faudrait attendre
leur ordination quatre ans encore,
jusqu'en 1944. Des années et des
années de supplications et de travail
patient (de véritables travaux
d'Hercule, sur le mode spirituel).
N'était-il pas juste que le prêtre
revendique la paternité de sa
prière ?

J'ai prié avec confiance et
enthousiasme pendant beaucoup
d'années, pour vos frères qui
allaient être ordonnés prêtres et
pour ceux qui, plus tard,
suivraient leur chemin; et j'ai
tellement prié que je peux dire que
tous les prêtres de l'Opus Dei sont
les fils de ma prière.

Ce n'est qu'au zèle spirituel du
fondateur, et non à d'éventuels
obstacles rencontrés par ses fils, qu'il
faut attribuer cette tension d'esprit.



Les jalons de l'histoire de ces
premiers appels au sacerdoce sont
d'une simplicité extraordinaire. Le
fondateur en effet a bien souvent
insisté sur le fait que le sacerdoce
n'est pas le « couronnement » de la
vocation à l'Œuvre. Au contraire,
tous les membres numéraires, avec
leur entière disponibilité pour les
tâches apostoliques et avec la
formation qu'ils ont reçue,
réunissent les conditions nécessaires
exigées pour le sacerdoce; ils sont
prêts à recevoir l'ordination
sacerdotale, si le Seigneur le leur
demande et si le Père les invite à
servir de cette façon l'Église et
l'Œuvre. Álvaro del Portillo fut le
premier à qui le Père adressa cette
invitation, après lui avoir bien
rappelé sa liberté de décision, et
avoir stimulé dans son âme le désir
de servir:

Si tu es disposé, si tu le désires et si
tu n'y vois pas d'inconvénient, je te



ferai ordonner prêtre, en pleine
liberté; et je t'appelle au sacerdoce
non pas pour que tu sois meilleur,
mais pour servir les autres.

Deux autres devaient se préparer en
même temps qu'Álvaro del Portillo :
José Maria Hernández Garnica
(Chiqui) et José Luis Múzquiz. Chiqui
était ingénieur des Mines et les deux
autres, ingénieurs des Ponts et
Chaussées.

Le Père veillait sur eux car, parmi les
résolutions qu'il avait prises en
novembre 1941, on peut lire la note
suivante:

Prier, souffrir et travailler sans
repos jusqu'à ce que les prêtres
que Jésus veut voir dans l'Œuvre
soient devenus réalité. Parler de
ce point avec Monseigneur
l'évêque Madrid, mon Père.

Le problème dont il devait parler
avec l'évêque, c'étaient les études



ecclésiastiques, qui se faisaient
d'ordinaire dans des centres
d'enseignement officiels, et en
général dans les séminaires
diocésains ou dans les universités
pontificales. Étant donné le cas
particulier de ces étudiants, leur âge
et leur cursus civil, ils prenaient des
cours avec des professeurs
particuliers, à Diego de León et leur
directeur d'études était don José
María Bueno Monreal, qui depuis
1927 était professeur de droit
canonique et de théologie morale au
séminaire de Madrid.

Au printemps 1942, les étudiants
étaient déjà « bien préparés à passer
l'examen », selon le directeur
d'études. Dans ces conditions,
Josémaria annonça à don Leopoldo
qu'ils étaient prêts à passer les
épreuves des matières que
comportaient les deux années de
philosophie, tout en suggérant:



Peut-être conviendrait-il que ce
soit auprès de votre Excellence que
ces garçons sollicitent directement
d'être admis à passer les épreuves,
et que V. E. nomme des
examinateurs indépendants du
séminaire. Le procès-verbal des
délibérations sanctionnerait les
études et officialiserait les
admissions.

Les candidats se montrèrent très
satisfaits de la brillante mention très
bien, « meritissimus », qu'ils avaient
décrochée dans toutes les matières,
et Josémaria s'empressa de
l'annoncer à l'évêque. Ses trois fils
devaient avoir reçu la meilleure
formation possible, car le désir de
Josémaria était qu'ils ouvrent un
chemin exemplaire aux milliers de
prêtres qui viendraient après eux. Et
cela, pour plusieurs raisons, qu'il
résumait ainsi:



Dès que j'ai commencé à préparer
les premiers prêtres de l'Œuvre,
j'ai poussé à l'extrême, si cela est
possible, leur formation
philosophique et théologique, pour
de nombreuses raisons : la
seconde, pour plaire à Dieu; la
troisième, c'est qu'il y avait tant
de regards d'amitié posés sur
nous, qu'il était impossible de
décevoir toutes ces âmes; la
quatrième, c'est qu'il y avait des
gens qui ne nous aimaient pas, et
qui n'attendaient qu'une occasion
de nous attaquer; ensuite, parce
que, dans leur vie professionnelle,
j'ai toujours exigé que mes enfants
aient la meilleure formation
possible, et que je ne pouvais pas
leur en demander moins pour ce
qui est de la formation religieuse.
Et la première raison —puisque je
peux mourir d'un moment à
l'autre, pensais-je— c'est que je
devrai rendre compte à Dieu de



tout ce que j'ai fait, et que je désire
ardemment sauver mon âme.

Nous avons précédemment évoqué la
délicatesse des sentiments de
Josémaria. Mais il avait une autre
façon d'être généreux. Il ne se
limitait pas à offrir ce que n'importe
qui d'autre aurait jugé suffisant ou
juste. Il ne lui suffisait pas de remplir
son devoir. Il y mettait aussi quelque
chose en plus. Il ne se contentait pas
non plus de servir, tout simplement.
Au service rendu, il ajoutait un geste
plein d'élégance souriante, sans
attendre qu'on lui en soit
reconnaissant. Sur le plan spirituel,
c'était ce genre comportement qu'il
enseignait à ses fils. Lorsqu'ils
accomplissaient une tâche, ils ne
devaient pas se contenter d'une
réalisation acceptable, limitée. Ils
devaient faire tout ce qu'ils avaient à
faire, même les choses insignifiantes,
avec une perfection humaine, avec
toute l'aisance de la bonne volonté et



des largesses d'amour. Il suffisait par
exemple d'un sourire pour changer
une mortification, ou tout acte qui
aurait été exécuté sans rien ajouter
d'autre, en un geste d'ascétisme
souriant, qui n'est rien d'autre que
l'ascétisme évangélique. C'est ainsi
que, dans la préparation des
premiers prêtres, il s'attacha à leur
donner non pas seulement une
bonne formation, mais encore la
meilleure formation possible.

Cette façon qu'il avait de cheminer
par le monde, en se réservant, avec
un sourire, toutes les épines de la vie,
afin de rendre l'existence plus facile
à son prochain, c'est ce qui manifeste
l'élégance surnaturelle de la forme
d'esprit qu'incarnait le fondateur. Le
tout fondé sur la prière et la
mortification accompagnant l'action.
C'est ainsi, par la douceur et par
l'exemple, qu'il faisait entrer en ses
fils l'esprit qu'ils s'étaient engagés à
vivre. Cette générosité dans le don de



soi, il la mentionne dans les
documents fondateurs de l'Opus Dei,
sous la dénomination d'ascétisme
souriant:

« Les membres [de l'Opus Dei]
conduisent leur vie d'apostolat dans
l'allégresse et la joie, en se livrant à la
prière et aux mortifications. Et pour
que leur ascétisme soit, réellement,
un ascétisme souriant, ils doivent
cultiver, tout spécialement, la sainte
joie qui provient de la générosité
d'un don total de soi au service de
l'Église. »

Avec l'approbation de l'évêque, il
avait réuni un groupe d'enseignants,
composé des prêtres et des religieux
les plus prestigieux qu'il avait pu
trouver à Madrid. Il y avait là deux
professeurs de l'Angelicum de Rome,
deux professeurs du séminaire de
Madrid, un professeur de l'Université
centrale ...



Josémaria voulait, rapporte Bueno
Monreal, le directeur d'études, que
ses étudiants étudient les différentes
matières « avec autant de rigueur et
d'exigence que pour leurs études
civiles —ils avaient chacun deux
doctorats—, et c'est ainsi qu'ils ont
suivi les matières propres aux études
ecclésiastiques ». Tout cela manifeste
son amour pour l'Église et les soins
qu'il apportait à l'Œuvre. Un amour
efficace par les services rendus. Un
amour vaste, qui englobait tous ses
fils et ses filles sans exception. Car
tous ceux qui viendraient ensuite
allaient recevoir cette préparation
poussée, sans distinction entre laïcs
et prêtres, puisqu'il n'existe pas dans
l'Œuvre différentes sortes de
membres, et que les prêtres ne
forment pas non plus un corps
séparé.

Parmi les fiches isolées anciennes
que conservait le fondateur, il en est



deux qui contiennent des pensées en
rapport avec ce sujet. La première:

La formation des prêtres ... Ceci
doit être vraiment « Opus Dei » !

Et la seconde:

Le sacerdoce, on le reçoit au
moment de l'ordination; mais la
formation sacerdotale ...

La formation, c'est l'affaire de toute
une vie. Car la vie est progrès et celui
qui s'arrête reste bientôt en arrière
et finira sur le bord du fossé. La
formation que le fondateur
s'efforçait de donner à ses enfants
devait avant tout répondre au
caractère séculier des fidèles de
l'Opus Dei. Il fallait, par conséquent,
qu'elle soit compatible avec l'activité
professionnelle qu'ils exerçaient
dans la société. La préparation
pastorale pour les ordres sacrés, les
trois candidats la reçurent
directement du Père qui prit bien les



former aux vertus sacerdotales. Pour
ce qui est des études, ils suivirent les
cours de théologie, non pas au
séminaire, mais au Centre d'études
ecclésiastiques de la Société
sacerdotale de la Sainte-Croix, dont le
siège était à Diego de León, et qui
s'était constituée formellement en
décembre 1943.

* * *

Le processus du développement
institutionnel de l'Œuvre, autrement
dit son itinéraire juridique,
ressemble à un long parcours, plein
de courbes et de retours en arrière.
Ce chemin, le fondateur dut le
parcourir du mieux qu'il put: tantôt
guidé par la lumière des inspirations
divines ; tantôt errant dans les
ténèbres, lorsqu'il arrivait à un
tournant. Mais il avançait, il avançait
toujours avec foi.

Dans le courant de l'année 1930, le
fondateur cherchait à tâtons quelle



structure juridique donner à l'Œuvre,
en se demandant par avance quelle
solution il adopterait concernant les
prêtres qui en feraient partie. Il jugea
bon, alors, de laisser la solution entre
les mains de la Providence, en se
disant que Dieu lui enverrait ses
lumières à son heure. En son temps,
quand Dieu le voudrait, agirait le
charisme fondateur dont il avait
toujours fait preuve à l'égard des
prêtres. Le problème ne se
représenta plus à Josémaria jusqu'en
1940, lorsque, tranquille et plein d
foi, il mena à terme son idée de faire
ordonner trois membres. Et de la foi,
il lui en fallait, car il s'était bel et bien
engagé dans une voie sans issue. Il
voulait, ni plus ni moins, que les
futurs prêtres se consacrent
exclusivement à l'Œuvre, c'est-à-dire
à ses activités apostoliques
spécifiques. Mais l'espérance toute
proche de: pouvoir disposer
entièrement d'eux, une fois qu'ils
seraient ordonnés, se heurtait aux



dispositions de la loi ecclésiastique.
Le code de droit canonique stipulait
en effet que la licéité de toute
ordination, ainsi que de l'exercice du
ministère sacerdotal, était liée à
l'obtention d'un titre d'ordination. Ce
titre spécifiait la garantie à vie des
moyens nécessaires à l'entretien et
au décorum correspondant à la
dignité du prêtre.

Les titres d'ordination possibles
étaient de diverses sortes. Mais les
effets auxquels ils aboutissaient se
résumaient à deux cas: le religieux,
dépendant d'un ordre, d'une
congrégation, etc.; ou le prêtre,
incardiné dans un diocèse,
dépendant plus ou moins
directement de l'ordinaire du lieu
(l'évêque). Étant donné le caractère
séculier voulu par Dieu pour l'Opus
Dei, Josémaria rejeta la première
catégorie de titres, totalement
inadaptée à la nature de l'Œuvre.
Mais les titres propres au clergé



séculier, qui supposaient le maintien
—l'incardination— dans un diocèse,
ne pouvaient pas constituer, non
plus, une solution. Les activités
apostoliques de l'Opus Dei
dépassaient déjà les limites d'un
diocèse ; les prêtres auraient donc
besoin de plus de liberté d'action et
de mouvement. Et d'autre part, s'ils
dépendaient de l'ordinaire local, de
l'évêque de chaque diocèse, ils ne
pourraient être, en même temps,
pleinement disponibles pour les
besoins de l'Œuvre.

Si Josémaria avait eu la moindre
tentation de perdre courage, il lui
aurait suffi de parcourir, en
souvenir, ses propres expériences :
les terribles difficultés qu'il avait dû
affronter, lorsqu'il travaillait à
Madrid, et qu'il était incardiné à
Saragosse; le renouvellement
incessant des permis et des
autorisations; sa condition instable et
fragile de prêtre extradiocésain dans



la capitale de l'Espagne, à cette
époque de la vie madrilène, alors
qu'il avait l'impression d'arriver «
comme un chien dans un jeu de
quilles ».

En homme prudent, sans se fier à son
propre jugement, Josémaria prit
conseil sur la question des titres, et
demanda l'avis experts en droit
canonique. Dans un moment
d'optimisme, il crut avoir trouvé la
solution. Mais en l'examinant de plus
près, il se rendit compte qu'elle était
inapplicable. Il multiplia les
entretiens sur ce sujet avec l'évêque
de Madrid. Au cours de ces longues
entrevues, don Leopoldo et
Josémaria se mettaient la tête au
supplice mais ne trouvaient toujours
rien.

Josémaria finit par laisser de côté la
recherche d'une solution à la
question du titre, puisque le Code de
droit canonique n'en offrait pas



d'autres que celles qui avaient déjà
été rejetées. Mais pour lui, laisser de
côté ne signifiait pas renoncer ni
admettre que c'était impossible: il se
livrait avec acharnement au travail
et à la prière. Comme s'il avait déjà
résolu le problème, il poursuivit la
préparation ecclésiastique de ses
trois futurs prêtres confiée à cette
équipe de professeurs hors pair:

Le temps s'écoulait. Nous priions.
Ceux qui allaient être ordonnés
pour la première fois en tant que
prêtres de l'Œuvre étudiaient avec
une grande profondeur, en y
mettant tout leur enthousiasme.
Puis, un beau jour ...

Le 14 février 1943, Josémaria sortit
de bon matin pour aller dire la messe
pour ses filles, dans l'oratoire de
Jorge Manrique. Elles la suivaient
avec recueillement et dévotion; le
prêtre étai tout entier en Dieu
pendant le Saint Sacrifice.



Aussitôt après la célébration, il tira
son agenda de sa poche et écrivit sur
la page du dimanche 14 février, jour
de la saint Valentin:

Dans la maison des femmes, au
cours de la messe : « Societas
sacerdotalis Sanctœ Crucis »,
après quoi, il ajouta un petit
dessin, un cercle dans lequel
s'inscrivait une croix.

Après l'action de grâces, il descendit
à l'étage inférieur, demanda une
feuille de papier et s'enferma dans
un petit salon tandis que ses filles
l'attendaient dans le vestibule.

« Quelques minutes plus tard,
rapporte Encarnita, il revint dans le
vestibule, visiblement ému. 
Regardez bien, nous dit-il en nous
montrant une feuille sur laquelle il
avait tracé un cercle au centre
duquel était dessinée une croix aux
proportions particulières, ce sera le
sceau de l'Œuvre. Le sceau et non



pas le blason, précisa-t-il: l'Opus
Dei n'a pas de blason. Il représente
le monde, poursuivit-il, et au cœur
du monde, la Croix. »

Le lendemain, le Père se rendit à
l'Escurial, non loin de Madrid, où
Álvaro del Portillo, José María
Hernández Garnica et José Luis
Múzquiz préparaient leurs examens
de théologie. Ce ne fut sans une
certaine confusion qu'il se vit obligé
de communiquer à Alvaro la grâce
qu'il avait reçue du Seigneur, la
veille, au cours de la messe : la
solution canonique pour les prêtres
de l'Œuvre, le nom de la société à
constituer, et même le sceau. Il fallait
rapidement préparer les documents
nécessaires, et Alvaro Portillo serait
chargé de se rendre à Rome afin
d'obtenir l'approbation de la Société
sacerdotale de la Sainte-Croix, telle
que Seigneur la lui avait fait
entrevoir dans ses grandes lignes,
le14 février, jour où le Seigneur lui fit



comprendre aussi qu'il devait
étendre aux femmes l'apostolat de
l'Opus Dei.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/le-14-
fevrier-1943/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/le-14-fevrier-1943/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-14-fevrier-1943/
https://opusdei.org/fr-ci/article/le-14-fevrier-1943/

	Le 14 février 1943

