
opusdei.org

L'œcuménisme
aujourd'hui

Joseph Grifone participait, avec
la Délégation de l’Opus Dei, à la
IIIème Assemblée Œcuménique
Européenne qui a eu lieu a
Sibiu, en Roumanie, en
septembre dernier. Il nous livre
son expérience.

25/01/2008

Cet entretien fait suite à un article du
même auteur rappelant l'importance
de l'oecuménisme (lien en bas de
page)



Quelle impression retenez vous du
Congrès et de la situation actuelle
du mouvement œcuménique ?

La réunion plénière commençait le
matin par une prière commune, de
très beau niveau en ce qui concerne
les méditations, les chants, les «
témoignages ». La liturgie catholique
était particulièrement soignée ; la
Messe, qui avait lieu avant la réunion
plénière, était empreinte de dignité
et de beauté. La célébration de la
Fête de la Nativité de Marie, le 8
septembre, fut spécialement
émouvante : une cérémonie en
commun avec les catholiques de rite
byzantin, selon la liturgie de saint
Jean Chrysostome.

Le point le plus remarquable, à mon
avis, concerne l’ambiance dans
laquelle l’Assemblée s’est déroulée.
L’époque de l’optimisme facile d’il y a
une cinquante ans, où certains
préparaient des déclarations



communes négligentes, voire
ambiguës, est révolue. On comprend,
en général, qu’il y a encore un long
chemin à parcourir pour arriver à
l’unité, mais le premier pas –
indispensable à la réalisation des fins
de l’œcuménisme – a été franchi.
Enfin, après des siècles de méfiance,
on se parle, on prie ensemble, on se
traite avec affection et on s’écoute
avec respect. Puisque la plupart des
représentants étaient des jeunes, cela
est de bon augure. L’intérêt pour
l’unité est sincère, même si
nombreux sont ceux qui ne se
rendent pas vraiment compte des
difficultés encore existantes. Avec un
peu d’optimisme peut-être, j’aime
penser que si la base est ouverte, il
sera plus facile, un jour, d’accepter
des résolutions d’unité doctrinale qui
viendraient d’en-haut.

Comment décrire ce qui nous
sépare actuellement ?



La situation des catholiques par
rapport aux orthodoxes est
différente d'avec les protestants.

Pour ce qui est des orthodoxes,
même si la question de la primauté
de l’évêque de Rome continue de
poser problème, l’obstacle qui nous
sépare est plus d’ordre culturel et
historique que dogmatique. Ce type
de rencontres permet d’avancer
considérablement pour résoudre ces
difficultés.

Il y a une identité de vue complète
sur les problèmes éthiques de notre
société et sur la doctrine sociale,
comme on a pu le voir par
l’intervention du Métropolite de
Smolensk, Kirill, l’une des plus
intéressantes de tout le Congrès me
semble-t-il.

Avec les protestants, le problème est
inverse. Nous sommes
culturellement proches, il y a de
réelles relations de dialogue et



d’ouverture qui ont même abouti à
un accord sur un point de doctrine
fondamental (la doctrine de la 
justification), mais des différences
doctrinales importantes nous
séparent encore.

Il semble que les différences entre
catholiques et protestants portent
essentiellement sur la nature de
l'Église. Pourriez-vous préciser
cela ?

Pour nous catholiques, l’Église est
une réalité humaine et surnaturelle à
la fois, dans laquelle la grâce divine
est à l’œuvre et la coopération
humaine avec la grâce est réelle,
féconde et efficace. La théologie
catholique qui a suivi le Concile
Vatican II a développé et approfondi
la vision de l’Église comme sacrement
du Christ, c’est à dire une réalité
humaine qui, malgré ses limitations
et ses erreurs, rend présent le Christ
dans son agir, sa grâce, sa Lumière.



Cette vision de l’Église, partagée en
bonne partie par d’importants
secteurs de la Communion Anglicane
plus sensibles à la Tradition
catholique, reste difficilement
accessible à beaucoup de protestants
pour lesquels le péché a atteint si
profondément la nature humaine
qu’une vraie coopération avec la
grâce paraît impossible. De ce fait les
protestants ont une vision plus 
immanente de l’Église ou, si l'on veut,
plus sociologique.

Aussi n’avons-nous pas la même
notion d’unité. Les protestants
seraient prêts à s’accommoder d’une 
union invisible, une « union de la
charité », qui accepterait des
divergences sur des points qui, pour
nous, catholiques, sont essentiels.
Ainsi que l'a résumé Mgr Adolfo
Gonzales Montes : l’unité de l’Église
sera visible ou ne sera pas. Il n’y aura
pas d’unité visible s’il n’y a pas unité
de confession de notre foi. Et bien



sûr, si nous n’avons pas la même
notion d’unité visible, parler d’unité
est utopique.

Est-ce pour autant un obstacle
insurmontable ?

Non. De fait, la conception de l’unité
comme union visible progresse de
plus en plus chez les protestants. Il y
a beaucoup de signes en ce sens, le
plus important étant sans doute
l’accord signé il y a quelques années
sur la doctrine de la justification,
auquel j’ai déjà fait allusion. Ce qui
importe, c’est d’être réaliste. Si
chacun approfondit sa propre foi
avec droiture d’intention et respect
des convictions des autres, si chacun
cherche vraiment la vérité, elle finira
par s’imposer.

Permettez-moi de vous raconter une
petite anecdote, significative de la
situation que j’ai décrite. Le dernier
jour du Congrès a eu lieu une
réunion plénière – il y avait environ



1500 participants – au cours de
laquelle il fallait présenter des
motions et des amendements pour la
rédaction du message final. Pendant
tout le Congrès on avait beaucoup
parlé de protection des libertés
individuelles, de respect de la
création, du danger de
réchauffement climatique. Mais on
n'avait guère parlé de la protection
de la vie humaine, à l’exception de
l’intervention du Métropolite Kirill.
Si bien que lorsque j'ai pris la parole
pour proposer de mentionner, dans
le paragraphe sur le respect de la
création, l’importance de défendre la
vie humaine « depuis la conception,
jusqu’à la mort naturelle », beaucoup
ont applaudi, mais d’autres se sont
tus.

L’amendement, défendu par les
catholiques et les orthodoxes, n’a
tout d'abord pas été retenu par la
commission chargée de rédiger le
rapport, puis il a été repris dans une



commission ultérieure, lu dans
l’Assemblée générale, et finalement
supprimé pour des motifs de forme.
Mais l’on sait que sous ces motifs de
procédure se cache toujours une
question substantielle. A cause de cet
incident, la publication du Message
final a été retardée de plus de deux
semaines « pour des raisons
techniques », puis finalement
l’incident a été signalé en note en bas
de page de la version définitive.

Quelle leçon avez-vous tiré de cet
épisode ?

Ce que cet incident a mis en évidence
est que nous ne sommes pas entrés à
fond dans un débat œcuménique sur
les questions éthiques, et que les
divergences « dogmatiques » ont pris
le dessus. Pour cela je considère
comme un signe très positif pour
l’avenir du mouvement œcuménique
que le message final de la IIIe
Assemblée Européenne ait tenu à



laisser une trace de ce désaccord, ne
fût-ce que dans une note en bas de
page. C’est justement dans les
questions d’éthique que nous,
chrétiens d’Europe, devons montrer
à l’Europe où sont ses racines et son
avenir. C'est d'ailleurs ce qu’a fait le
Métropolite Kirill. Et c’est en
reconnaissant ce qui nous sépare et
ce qui nous unit que l’unité des
chrétiens peut progresser.

On ne peut pas être pessimiste
lorsqu’on sait que l’Esprit Saint
dirige l’Église. Mon impression
principale demeure celle que je
signalais au début. Après des siècles
d’hostilité et de méfiance, nous
sommes parvenus à un vrai dialogue,
sincère, respectueux, ouvert, ce qui
est la condition préalable pour
répandre et pour accueillir la vérité.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/lcumenisme-
aujourdhui/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/lcumenisme-aujourdhui/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lcumenisme-aujourdhui/
https://opusdei.org/fr-ci/article/lcumenisme-aujourdhui/

	L'œcuménisme aujourd'hui

