
opusdei.org

L’aube du Jour du
Soleil - Le Salut au
Saint Sacrement et
l’antienne mariale

Le Salut au Saint-Sacrement et
l’antienne mariale du samedi
nous préparent à la célébration
du dimanche et unissent nos
deux grands amours, le Christ
et Marie, en un seul moment de
la semaine.

28/05/2024

Le jour appelé Jour du Soleil, tous
ceux qui habitent la ville ou la



campagne se rassemblent en un même
lieu [1]. C’est ainsi que saint Justin
commence sa description de la
liturgie eucharistique des premiers
chrétiens, un peu plus d’un siècle
après la mort du Christ. Depuis la
résurrection du Seigneur au « Jour
du Soleil », les chrétiens n’ont cessé
de célébrer ensemble la fraction du
pain le premier jour de la semaine,
qu’ils ont rapidement rebaptisé Dies
Domini ou Dominicus : le Jour du
Seigneur.

Dans le trésor de la piété chrétienne
vécue dans l’Œuvre, il y a deux
pratiques qui ont en commun leur
caractère de préparation au Jour du
Seigneur, parce qu’elles sont
caractéristiques du samedi et
constituent une sorte de prologue à
la célébration dominicale : le Salut au
Saint Sacrement et le chant ou la
récitation d’une antienne mariale.
Pour utiliser une image, nous
pourrions dire qu’elles sont le



premier rayonnement — au bas de
l’horizon — du jour qui nous apporte
le Soleil qui se lève d’en haut (cf. Lc
1, 78) et qui commencera à briller
dans quelques heures. Ils sont donc
comme l’aube du Jour du Soleil.

De plus, ces pratiques unissent nos
deux grands amours, le Christ et
Marie, en un seul moment de la
semaine. « Efforce-toi de rendre
grâces à Jésus dans l’Eucharistie en
chantant les louanges de Notre
Dame, de la Vierge pure, sans tache,
celle qui a mis au monde le Seigneur.
— Et, audacieux comme un enfant,
ose dire ces paroles à Jésus : mon bel
amour, bénie soit la Mère qui t’a mis
au monde ! Cela lui fera plaisir à
coup sûr, et il n’en mettra que plus
d’amour dans ton âme » [2].

Manger avec les yeux

L’origine historique du Salut au Saint
Sacrements se trouve dans le



développement de la spiritualité et
de la théologie de l’Eucharistie au
Moyen Âge. Les enseignements de
l’Église qui répondaient à ceux qui
niaient la présence réelle du Christ
dans l’Eucharistie et réfutaient leur
erreurs, ainsi que le miracle de
Bolsena (1263) — qui a donné
naissance à la fête du Corpus Christi,
la Fête-Dieu — ont suscité un grand
mouvement de dévotion au sein du
peuple chrétien. L’essor des
processions eucharistiques, le geste
de génuflexion devant les espèces
sacrées, leur élévation lors de la
consécration de la messe et
l’importance accrue que le
tabernacle a acquise dans les temples
sont autant de manifestations de la
vénération progressive du Saint-
Sacrement que l’Esprit Saint a
suscitée dans l’Église.

Le désir ardent de contempler la
Sainte Hostie afin de s’en nourrir
spirituellement grandissait parmi les



fidèles : c’est ce qu’on appelait la 
manducatio per visum (manger avec
la vue). Cependant, un problème se
posait : cette vision était limitée au
moment de l’élévation de l’hostie
pendant le canon de la messe. C’est
pourquoi certains diocèses
d’Allemagne ont commencé à
répandre, au XIVe siècle, la coutume
de maintenir le Saint-Sacrement
exposé plus longtemps, à d’autres
moments que la célébration de
l’Eucharistie. L’exposition était
animée par des chants tirés de la
liturgie des heures et de la messe de
la Fête-Dieu, dont les textes ont été
composés par saint Thomas d’Aquin :
Pange lingua, O salutaris Hostia,
Tantum ergo, Ecce panis angelorum…

Le culte eucharistique en dehors de
la messe a continué à se répandre au
cours des siècles suivants, en
particulier après le Concile de Trente
(1545-1563). La réforme de la liturgie
qui a suivi le Concile Vatican II a



voulu continuer à encourager cette
pratique, en soulignant son lien
intime avec la sainte messe : « Les
fidèles, lorsqu’ils vénèrent le Christ
présent dans le Sacrement, doivent
se rappeler que cette présence vient
du Sacrifice et tend à la communion
sacramentelle et spirituelle » [3]. Le
Salut au Saint Sacrements constitue,
à un autre moment de la journée, la
continuité naturelle de la célébration
de la Messe : il naît d’elle et y
conduit. L’adoration nous aide à être
des « âmes eucharistiques »,
attentives au Seigneur du matin au
soir et du soir au matin : « Nous
apprenons alors à remercier le
Seigneur d’une autre manifestation
de sa délicatesse : ne pas avoir voulu
limiter Sa présence au moment du
Sacrifice de l’autel, mais avoir voulu
demeurer dans la sainte Hostie,
réservée dans le Tabernacle » [4].



Un cœur qui éclate en chants

La tradition de vénérer la Sainte
Vierge d’une manière particulière la
veille du dimanche est très ancienne
dans l’Église. Son antécédent le plus
lointain est peut-être le
rassemblement des disciples autour
de Marie le samedi saint ; alors que
l’obscurité et l’incertitude régnaient
dans leurs cœurs, elle, modèle de
disciple et de croyante, constituait la
continuité de la présence de son Fils
dans le monde. Un auteur médiéval,
Césaire de Heisterbach (+ 1240),
l’explique ainsi : « Seule Marie a
gardé la foi en la résurrection de son
fils, dans le désespoir général du
Samedi Saint, quand le Christ gisait
mort dans le tombeau. La dévotion
mariale du samedi se comprend à
partir du dimanche, jour
commémoratif de la résurrection » [5].

Parallèlement au jour du Seigneur,
une certaine vénération du samedi,



en tant que prolégomène ou frère du
dimanche, a également été observée
dans certaines régions depuis
l’Antiquité, avec des degrés de
vénération variables. La coutume de
célébrer la messe de Sainte-Marie le
samedi remonte à Alcuin de York (+
804), théologien et conseiller de
Charlemagne, qui a composé une
série de messes pour les jours de la
semaine, qui étaient célébrées
lorsque la mémoire des saints n’était
pas commémorée. En outre, peu de
temps après, la coutume de réciter le
Petit Office de Sainte Marie le samedi
dans la Liturgie des Heures s’est
répandue.

Au cours du XIIIe siècle, une
dévotion nocturne appelée laude est
apparue en Italie. Elle consistait en
une célébration avec des hymnes à la
fin de la journée ou de la semaine,
dont un dédié à Sainte Marie, en
particulier le Salve Regina. Plus tard,
il devint courant de célébrer le laude



en présence du Christ-Hostie,
conservé dans la pyxide ou visible
dans l’ostensoir. À la fin, le peuple
était béni avec l’Eucharistie et
renvoyé. Ainsi, bien que la tradition
de vénérer la présence permanente
de Jésus et celle d’honorer la Vierge
Marie, en particulier le jour du
samedi, soient nées dans l’Église
indépendamment l’une de l’autre,
elles se sont heureusement rejointes
à la fin du Moyen-Âge. Cela a donné
naissance à une tradition liturgique
et dévotionnelle qui s’est perpétuée
au fil des siècles.

Saint Josémaria aimait à penser que
lorsque le cœur déborde d’amour, il
éclate en chants. Il nous a souvent
montré comment prier avec des
chants humains sur un mode divin.
En effet, il dédiait souvent ses
sérénades d’amour à sainte Marie : «
Chante cette hymne aux pieds de la
Vierge immaculée : Je vous salue
Marie, fille de Dieu le Père ; je vous



salue Marie, Mère de Dieu le Fils ; je
vous salue Marie, Épouse de Dieu le
Saint-Esprit… Dieu seul est au-dessus
de vous ! » [6] Tout au long de son
histoire, l’Église n’a cessé de chanter
les louanges de la Vierge Marie,
confirmant ce qu’elle annonçait elle-
même dans le Magnificat «
Désormais, toutes les générations me
diront bienheureuse » (Lc 1, 48).

Dès les débuts de l’Œuvre

Saint Josémaria a voulu que le
samedi soit un jour où l’on manifeste
son amour pour la Sainte Vierge
d’une manière particulière : par une
mortification supplémentaire et par
le chant ou la récitation d’une
antienne mariale, en particulier le
Salve Regina et le Regina Cœli au
temps pascal. De plus, dès les
premiers temps de l’Œuvre, une
collecte était faite ce jour-là dans les
centres de saint Raphaël pour
acheter des fleurs destinées à orner



son image dans l’oratoire et à aider
les pauvres de la Sainte Vierge, une
œuvre de charité que le fondateur de
l’Opus Dei voyait son père pratiquer
fréquemment.

Dans un point de Forge, saint
Josémaria explique quelques-unes
des raisons pour lesquelles il voulait
que ces marques d’affection pour la
Sainte Vierge Marie soient vécues
dans l’Œuvre : « J’ai deux raisons,
entre autres, se disait cet ami, pour
demander pardon à ma Mère
Immaculée tous les samedis et les
veilles des fêtes qui lui sont
consacrées.

— La seconde : les dimanches et les
fêtes de la Sainte Vierge (qui sont
traditionnellement des fêtes dans les
villages), les gens, au lieu de les
consacrer à la prière, les emploient à
offenser notre Jésus par des péchés
publics et des crimes scandaleux — il



suffit d’ouvrir les yeux pour s’en
convaincre.

Mais la première, c’est que, peut-être
poussés par Satan, nous qui voulons
être de bons fils de Dieu, nous ne
vivons pas avec l’attention requise
ces jours qui sont consacrés au
Seigneur et à sa Mère.

— Et tu te rends bien compte que
malheureusement ces raisons sont
toujours d’actualité, et qu’il est
nécessaire que nous fassions
réparation, nous aussi » [7].

Dans les premières décennies du XXe
siècle, en Espagne, la pratique de la 
Sabatine était courante dans les
églises et les oratoires. Elle consistait
à réciter quelques prières et hymnes
à la Vierge, comme le saint rosaire et
le salve, et pouvait être accompagnée
d’un petit discours. Saint Josémaria y
participait avec sa famille à
Barbastro et au séminaire de
Saragosse. Nous savons aussi que,



comme beaucoup d’autres prêtres de
l’époque, il célébrait fréquemment le
Salut au Saint Sacrement dans le
cadre de son ministère à Madrid, y
compris avec ceux qui venaient pour
la première fois aux activités de
l’Œuvre : au patronage des malades,
dans les cours de formation
chrétienne de l’asile de Porta Cœli,
dans les retraites mensuelles à
l’église des Rédemptoristes ou à
l’académie-résidence DYA, le samedi,
et dans certaines retraites et
solennités. Le premier cercle de
Saint-Raphaël que notre fondateur a
donné à trois étudiants s’est terminé
par le Salut au Saint Sacrement :
c’était le samedi 21 janvier 1933. En
donnant la bénédiction, saint
Josémaria prévoyait la fécondité que
ce travail avec les jeunes allait avoir
au cours des siècles : « J’ai pris le
Seigneur-Hostie dans l’ostensoir, je
l’ai élevé, j’ai béni ces trois-là…, et j’ai
vu trois cents, trois cent mille, trente
millions, trois milliards […] Et je n’ai



pas été à la hauteur, parce que c’est
une réalité au bout de presque un
demi-siècle. Je n’ai pas été à la
hauteur, parce que le Seigneur a été
beaucoup plus généreux » [8].

Dans le cadre de l’histoire de l’Opus
Dei, saint Josémaria décida, en
décembre 1931, que le Salve Regina
serait chanté dans les centres le
samedi. Quant au Salut au Saint
Sacrement de ce jour-là, il semble
s’être consolidé progressivement
dans la vie de famille, associé
habituellement au chant de
l’antienne mariale.

Par ailleurs, dans l’Œuvre, le Salut au
Saint Sacrement peut également être
compris dans le contexte du
prolongement que saint Josémaria
voulait donner à la sainte messe tout
au long de la journée, avec
différentes manifestations de piété [9],
dans le but de sanctifier la vie
quotidienne dans et par la grâce de la



messe et de la communion. C’est
pourquoi, en étant impliqués dans
les préoccupations quotidiennes —
dans lesquelles le Seigneur nous
appelle — cette continuité de la
messe peut être encouragée de
diverses manières, que nous
participions ou non à un Salut : avec
une visite au Saint-Sacrement, avec
des oraisons jaculatoires, avec une
communion spirituelle, etc. Il est
compréhensible que la pieuse
pratique du Salut au Saint
Sacrement, bien qu’elle ne fasse pas
partie des coutumes de l’esprit de
l’Opus Dei, ait surgi naturellement,
selon le désir de saint Josémaria,
dans les centres et les activités de
l’Œuvre, lors de journées spéciales
comme les solennités ou certaines
fêtes liturgiques, lors des fêtes de
famille, lorsque nous cherchons à
renouveler notre vie spirituelle avec
le Seigneur dans la paix et la
tranquillité — comme lors d’un jour
de récollection — et chaque semaine,



le samedi, un jour habituellement un
peu plus détendu et qui nous prépare
à la journée eucharistique par
excellence : le dimanche.

À l’horizon de l’âme

La participation en famille à
l’Eucharistie dominicale nous permet
d’expérimenter la proximité de Dieu
dans notre vie à travers l’écoute de la
parole de Dieu, l’homélie, la
communion et la rencontre avec la
communauté chrétienne. Le chant ou
la récitation de l’antienne mariale et
aussi, si les circonstances le
permettent, la participation au Salut
au Saint Sacrement du samedi,
peuvent devenir des moyens de
préparer nos âmes à ce moment
central de la semaine et d’accroître
notre amour pour Jésus-Hostie. Nous
pourrions dire que ces deux
pratiques constituent des exercices
pour vivifier concrètement le désir
de recevoir le Seigneur. « Le désir



n’est renouvelé que si nous
retrouvons le goût de l’adoration. Le
désir conduit à l’adoration et
l’adoration renouvelle le désir. Car le
désir de Dieu ne grandit que lorsque
nous nous tenons devant lui. Car seul
Jésus guérit les désirs. De quoi ? Il les
guérit de la dictature des besoins. Le
cœur, en effet, devient malade
lorsque les désirs ne coïncident
qu’avec les besoins. Dieu, en
revanche, élève les désirs et les
purifie, les guérit, les guérit de
l’égoïsme et nous ouvre à l’amour
pour lui et pour nos frères et sœurs »
[10]. Le culte eucharistique en dehors
de la messe éduque l’âme à désirer
ardemment la Communion
sacramentelle et spirituelle :
l’adoration tend à l’union. L’antienne
mariale nous fait grandir dans
l’amour de Marie, dont la mission est
toujours de nous conduire à Jésus.

Pour éviter que ces deux pratiques
ne deviennent routinières à force



d’être répétées semaine après
semaine — la routine est le «
sépulcre de la vraie piété » [11] — il
peut être utile de méditer lentement
les textes qui sont chantés ou récités
chaque samedi : les hymnes
eucharistiques, les lectures bibliques,
les prières et les litanies, les
antiennes mariales. En ce sens,
pendant le temps de silence du Salut,
nous entrons dans un dialogue
intérieur avec le Christ et nous
savourons ce qui a été chanté ou lu.
Il ne s’agit pas d’une simple pause,
mais d’un recueillement qui nous
permet de nous concentrer sur ce qui
est vraiment important dans notre
vie et de le transmettre aux autres. «
En parlant de la grandeur de Dieu,
notre langage est toujours inadéquat,
et c’est pourquoi l’espace s’ouvre à la
contemplation silencieuse. De cette
contemplation naît, avec toute sa
force intérieure, l’urgence de la
mission, le besoin impératif de
“communiquer ce que nous avons vu



et entendu”, afin que nous soyons
tous en communion avec Dieu (cf. 1
Jn 1,3) » [12]. En même temps, la
liturgie nous invite à maintenir cette
attitude de recueillement à chaque
messe, afin que « la parole de Dieu
accomplisse effectivement dans nos
cœurs ce qui retentit à nos oreilles » 
[13].

Raviver le désir de recevoir le
Seigneur. Savourer les paroles
adressées à Dieu. Chacun peut
trouver un moyen d’apprécier
encore plus les célébrations
liturgiques et d’y participer avec plus
d’amour. Cet effort répété, comme
chez toute personne amoureuse,
pour faire de chaque célébration un
moment unique de rencontre avec
Jésus, peut ouvrir des horizons
insoupçonnés dans notre vie de
piété.

Ainsi, le Salut au Saint Sacrement et
l’antienne mariale du samedi



permettront à l’éclat du Soleil, qui est
le Christ, de briller avec une clarté
particulière dans nos cœurs la veille
du dimanche, en remplissant
l’horizon de l’âme d’une aube
d’amour et d’espérance. L’hymne
marial en particulier, qui est un
recueil de mots d’amour affectueux,
nous enflammera de dévotion envers
Marie. « C’est une femme
merveilleuse, s’est exclamé notre
Père lors d’une réunion, la créature
la plus splendide que le Seigneur ait
pu créer, pleine de perfections. Le
fait qu’elle aime les compliments
n’est pas une imperfection. Vous
savez donc que vous et moi lui ferons
des compliments » [14].

[1]. Saint Justin, Apologie, n° 67, 3.

[2]. Forge, n° 70



[3] Rituel de la sainte Communion et
du culte eucharistique en dehors de
la messe, n° 80.

[4]. Quand le Christ passe, n° 154.

[5]. Cf. A. Heinz, Der Tag, den der Herr
gemacht hat. Gedanken zur
Spiritualität des Sonntags, «Theologie
und Glaube» 68 (1978) 40-61, p. 55.

[6]. Chemin, n° 496.

[7]. Forge, n° 434.

[8]. A Vazquez de Prada, Le fondateur
de l’Opus Dei, vol. I.

[9]. fForge n° 69 ; Quand le Christ
passe, n° 154, parmi d’autres textes.

[10]. Pape François, Homélie, 6 janvier
2022.

[11]. Chemin, n° 551.

[12]. Benoît XVI, Message, 20 mai 2012.



[13]. Missel Romain, Ordre des lectures
de la messe, n° 9.

[14]. De notre Père, cite dans « Saint
Josémaria Escriva de Balaguer aux
pieds de Notre-Dame de Guadalupte,
dans SEDS, numéro extraordinaire,
Mexico, 2 octobre 1976.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/laube-du-jour-
du-soleil-le-salut-au-saint-sacrement-et-

lantienne-mariale/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/laube-du-jour-du-soleil-le-salut-au-saint-sacrement-et-lantienne-mariale/
https://opusdei.org/fr-ci/article/laube-du-jour-du-soleil-le-salut-au-saint-sacrement-et-lantienne-mariale/
https://opusdei.org/fr-ci/article/laube-du-jour-du-soleil-le-salut-au-saint-sacrement-et-lantienne-mariale/
https://opusdei.org/fr-ci/article/laube-du-jour-du-soleil-le-salut-au-saint-sacrement-et-lantienne-mariale/

	L’aube du Jour du Soleil - Le Salut au Saint Sacrement et l’antienne mariale
	Manger avec les yeux
	Un cœur qui éclate en chants
	Dès les débuts de l’Œuvre
	À l’horizon de l’âme


