
opusdei.org

La vie de Jésus, une
conversation
toujours en cours

L’annonce de l’Évangile prend
des accents différents à chaque
moment historique concret. La
contemplation de quelques
attitudes du Christ peut nous
aider dans notre tâche.

30/05/2022

« À quoi le règne de Dieu est-il
comparable, à quoi vais-je le
comparer ? » (Lc 13, 18). Cette
question que Jésus se pose à haute



voix, avant de raconter certaines
paraboles, est probablement plus
qu'un artifice rhétorique. Peut-être
est-ce le reflet de ce que lui-même
considérait souvent intérieurement,
du moins lorsqu'il voulait faire
passer son message aux différents
milieux dans lesquels il évoluait.
Cette attitude peut résonner en nous,
également sous la forme d'une
question : comment pouvons-nous
témoigner de l'amour de Dieu ici et
maintenant, comment pouvons-nous
partager au mieux sa lumière à
chaque moment historique
particulier, avec des personnes
particulières, qui ont leur propre
façon de voir la vie ?

Si nous abordons l'Évangile avec
cette clé, nous voyons, par exemple,
que le Seigneur s'intéresse à la
culture qui a façonné le monde qui
l'entoure : parfois, il utilise une
chanson populaire pour remuer les
dispositions de ceux qui l'écoutent



(cf. Mt 11, 16-17), ou s'inspire d'un
fait divers connu de tous – la chute
accidentelle d'une tour, dans laquelle
dix-huit personnes ont trouvé la
mort – pour aider ses auditeurs à
mieux cerner leur idée de Dieu (cf.
Lc 13, 4). Le Christ, en outre, est
toujours ouvert à toutes sortes de
questions, surtout de la part de ceux
qui semblent hostiles à sa personne
ou à sa prédication : son annonce,
qui évite intelligemment les
polémiques stériles, vient combler
un vide, une insatisfaction. Et cette
ouverture ne change pas lorsqu'il
sait que les intentions de son
interlocuteur ne sont pas très
honnêtes (cf. Mt 22, 15-22 ; Mc 12, 13 ;
Lc 20, 20).

Par ailleurs, à plus d'une occasion, il
cherche à prolonger les moments
d'intimité pour considérer ce que
l'autre personne comprend vraiment,
comme cette nuit avec Nicodème (cf.
Jn 3), la rencontre avec la



Samaritaine au puits (cf. Jn 4), avec
les disciples d'Emmaüs (cf. Lc 24,
13-35) ou lors de tant de promenades
avec d'autres disciples. Jésus sait que,
d'une part, il y a ce qu'il a prêché ;
mais d'autre part, il y a ce que
chacun a compris personnellement,
incarné dans son histoire concrète,
son mode de vie, ses talents et ses
limites.

Si la foi est « une rencontre avec un
événement, avec une Personne »[1],
regarder attentivement ces attitudes
du Christ peut être un bon moyen de
mieux communiquer cette même
rencontre qui transforme nos vies.
Car «toute la vie de Jésus, disait saint
Josémaria, n'est qu'un merveilleux
dialogue, mes enfants, une
merveilleuse conversation avec les
hommes»[2].

Chaque moment est unique et bon
pour Dieu



Chaque époque est façonnée par une
culture, des convictions partagées,
des désirs spécifiques... et c'est
pourquoi l'évangélisation prend des
formes différentes au fil du temps.
Benoît XVI a observé que lorsque les
chrétiens se préoccupent des
conséquences sociales de leur foi, ils
le font souvent « en considérant la foi
comme un présupposé évident du
vivre en commun ». Or, poursuit-il,
aujourd'hui, « ce présupposé non
seulement n’est plus tel, mais
souvent il est même nié. Alors que
dans le passé, il était possible de
reconnaître un tissu culturel
unitaire, largement admis dans son
renvoi aux contenus de la foi et aux
valeurs inspirées par elle,
aujourd'hui il ne semble plus en être
ainsi »[3].

Benoît XVI n'a pas voulu transmettre
une radiographie pessimiste du
présent, car pour Dieu il n'y a pas de
temps meilleur ou pire. Il mettait



simplement en lumière cette
nouvelle situation dans laquelle nous
annonçons Jésus : un temps où
beaucoup de gens n'ont pas entendu
parler de son message ou
considèrent que ce qu'ils ont entendu
n'est pas pertinent; un temps où
beaucoup n'ont pas encore reçu la
Bonne Nouvelle de l'amour de Dieu.
Cela implique la nécessité d'affiner à
nouveau les termes, de trouver des
moyens appropriés pour enflammer
l'imagination et le cœur de ceux qui
nous entourent. Il est vrai qu'il n'est
pas difficile d'identifier les
manifestations culturelles ou
artistiques qui ont émergé d'un
esprit chrétien, mais souvent celles-ci
restent isolées, sans lien avec le
grand événement qui leur a donné
vie ou avec les desseins
miséricordieux de Dieu pour chaque
personne. Une œuvre d'art
merveilleuse ou la valorisation d'un
droit de l'homme peuvent s'avérer
être des fragments magnifiques, mais



sans lien entre eux, d'un grand
message inconnu.

Le fait que la foi ne soit pas « un
présupposé évident de la vie
commune » ne fait que rendre plus
difficile voire plus belle la tâche de
partager l'Évangile. En ne tenant rien
pour acquis, nous sommes les
premiers à devoir découvrir
l'essence de ce que Jésus nous a
apporté : descendre aux racines de
cette nouvelle vie, pointer ce qui est
le plus important. Parfois, la
situation ressemblera à celle des
premiers chrétiens qui annonçaient
une nouveauté destinée à remplir les
cœurs d'espoir et à combler le vide
laissé par les courants du moment. 
C'est pourquoi, comme Jésus, nous
voulons trouver la meilleure façon
de parler du Royaume de Dieu à
ceux qui nous entourent. « Il est
beau, dit le pape François, de voir
des personnes engagées à choisir
avec soin des paroles et des gestes



pour dépasser les incompréhensions,
guérir la mémoire blessée et
construire la paix et l’harmonie »[4].

Le christianisme appelle une
proclamation "symphonique"

L'absence de ce « tissu culturel
unitaire » est quelque chose qui ne
dépend généralement pas de la
responsabilité des individus. C'est un
point de départ dont nous devons
être conscients, car pour transmettre
certains aspects particuliers du
message évangélique – qui peuvent
être dogmatiques, moraux, etc. – il
est nécessaire d'avoir abondamment
décrit le cadre général qui leur
donne un sens, le cœur qui leur
donne vie. Il n'est pas surprenant
que Jésus ait voulu préciser, pour
qu'il n'y ait pas de confusion, que le
commandement d'aimer est au-
dessus de tout (cf. Mt 22, 37-39). Ce
n'est que sur cette base que ses
enseignements deviennent



harmonieux, ordonnés et
compréhensibles. C'est aussi ce qui se
passe normalement lorsqu'une
personne veut apprécier un tableau :
elle ne s'approche pas pour voir
d'abord le coin de la toile, car cela ne
lui permet pas de percevoir la
composition dans son ensemble,
mais elle la regarde d'abord dans sa
totalité. De même, si l'annonce
chrétienne devait être réduite à un
ou deux thèmes particuliers, le
risque serait que l'œuvre
authentique, qui donne un sens
intégral et une beauté à chacun de
ses éléments, ne soit jamais exposée.

C'est pourquoi la richesse du
christianisme demande à être
exprimée sous la forme d'une
symphonie, faisant résonner en
même temps les sons graves qui
donnent sa consistance à l'orchestre
et la virtuosité de chaque
instrument. Si une trompette se met
à jouer plus fort que les violons ou



les percussions qui donnent le
rythme, elle pourra peut-être
proposer une mélodie
compréhensible pour les spécialistes,
mais elle ne passionnera
certainement pas la foule variée qui
remplit la salle. « Chaque vérité se
comprend mieux si on la met en
relation avec la totalité harmonieuse
du message chrétien, et dans ce
contexte, toutes les vérités ont leur
importance et s'éclairent
réciproquement »[5]. En ce qui
concerne cet éclairage réciproque, et
en écho au Concile Vatican II, le Pape
a souligné que les différents aspects
de l'annonce chrétienne n'ont pas
tous la même importance ; ils
n'expriment pas tous avec la même
intensité le cœur de l'Évangile, le
kérygme[6] : «Dans ce cœur
fondamental, resplendit la beauté de
l'amour salvifique de Dieu manifesté
en Jésus-Christ mort et ressuscité»[7].



Dans la même veine, saint Jean-Paul
II a reconnu dans la question que le
jeune homme riche pose à Jésus sur
la manière d'obtenir la vie éternelle
(cf. Mt 19, 16) quelque chose de
différent d'un doute sur les règles à
observer ou d'une recherche de
solutions partielles. La
préoccupation de ce jeune homme
était plutôt « une question de
plénitude de sens pour sa vie »[8]. Ce
que ce jeune homme exprimait était
son expérience de « l'écho de la
vocation qui vient de Dieu »[9]. Ainsi
se complète le grand cadre, cette
grande proclamation à l'intérieur de
laquelle toutes les autres vérités
chrétiennes peuvent être pleinement
comprises : l'amour d'un Dieu
miséricordieux qui, en Jésus-Christ,
nous recherche tous. Les instruments
isolés – tel ou tel aspect doctrinal
particulier – ne se joindront à la
mélodie que si tous les sons de
l'orchestre, surtout les plus



importants, sont émis de manière
symphonique.

En définitive, il est important de se
rappeler que, lorsque nous
témoignons de notre foi, c'est la
musique que l'autre personne
entend, comprend et intériorise
qui compte, plus que ce que nous
pensons avoir dit de manière
satisfaisante. « Au dire des gens qui
est le Fils de l'homme ? » demande
Jésus. « Et pour vous qui suis-je ?
» (Mt 16, 13.15). Le Seigneur veut
s'assurer, et surtout il veut que ses
disciples le fassent, du chemin
parcouru dans la connaissance de
leur Maître.

Il y a beaucoup de points communs

Le Christ vient de traverser le
Jourdain pour passer de la Galilée à
la Judée. La renommée de sa
prédication et des miracles qu'il a
accomplis vole comme le vent, si
bien qu'un grand nombre de



personnes afflue bientôt pour le
rencontrer. Parmi eux se trouvaient
plusieurs pharisiens, des spécialistes
de la loi. On lui pose rapidement la
question du divorce. Jésus explique
l'indissolubilité du mariage en se
référant aux paroles de la Genèse.
Bien que nous ne sachions pas dans
quelle mesure ils sont convaincus
par cette explication, nous voyons
que les disciples eux-mêmes, d'abord
mieux disposés à accepter son
enseignement, sont perplexes : « Si
telle est la situation de l'homme par
rapport à sa femme, mieux vaut ne
pas se marier » (Mt 19, 10). Quelque
chose de semblable se produit
lorsque le Christ annonce, cette fois
aux Sadducéens, la future
résurrection de notre corps, face à
un cas hypothétique tordu qu'ils lui
avaient soumis, en utilisant même les
paroles de Moïse (cf. Mt 22, 23-33).

Dans chaque moment historique, il y
a aussi certains aspects des



enseignements de l'Église qui, pour
des raisons culturelles, sont plus
difficiles à comprendre. La solution
n'est pas de prétendre que ces
questions n'existent pas, car ce serait
faire preuve de mépris pour le
bonheur des autres ; les
enseignements de l'Église sont bons
pour nous et c'est pourquoi nous en
avons besoin. Au contraire, le
véritable service aux autres
consistera à essayer de les rendre
compréhensibles ; à montrer un
chemin praticable, progressif,
compte tenu de leur situation. Pour
ce faire, il peut être bon de s'appuyer
sur des éléments que d'autres
partagent déjà avec la proclamation
chrétienne : construire sur un
terrain commun. Ainsi, dans les
deux cas ci-dessus, Jésus s'appuie sur
des passages de l'Écriture que ses
interlocuteurs acceptent comme
révélés par Dieu. À notre époque
également, de nombreux aspects
du christianisme sont largement



partagés : l'amour et la recherche
de la vérité, la promotion de la
liberté religieuse, la lutte contre
toute forme d'esclavage ou de
pauvreté, la promotion de la paix,
le respect de l'environnement,
l'attention particulière portée aux
personnes handicapées, etc...

Plus on rencontre de difficultés dans
l'annonce, plus il faut affirmer
l'essentiel du message chrétien et
promouvoir les convictions
partagées. La vérité peut être
comparée à une pierre précieuse :
elle fait mal si on la jette au visage de
l'autre, mais si on la place
délicatement entre ses mains, en
partageant son temps et son espace,
elle peut exercer une attraction
divine. C'est pourquoi l'amitié est le
meilleur contexte pour la
communication de la foi dans un
monde pluriel et changeant. C'est en
ces termes que la bienheureuse
Guadalupe Ortiz de Landázuri voyait



sa mission apostolique ; son ambition
était de « construire des ponts et
d'offrir son amitié à des personnes
de toutes sortes : des personnes
éloignées de la foi, des personnes de
pays très différents et d'âges très
différents »[10].

Transformer les conflits en liens

« Il donnera […] à ses anges l’ordre
de te garder ; […] ils te porteront sur
leurs mains, de peur que ton pied ne
heurte une pierre » (Lc 4, 11). Ce sont
des paroles du Psaume 91 que le
diable manipule pour tester Jésus
dans le désert. Ce que le tentateur
cherche, c'est que le Seigneur survole
les routes terrestres en montrant sa
puissance divine, sans se soumettre à
la logique de l'histoire. Saint Thomas
d'Aquin voit dans cette tentation la
vanité qui peut croiser le chemin de
ceux qui se sont déjà engagés dans
une voie chrétienne[11]. N'est-il pas
vrai que parfois nous aimerions ne

https://opusdei.org/fr/tool/opusdeicms/article/103052/change/#_edn10


trouver aucune pierre dans notre
apostolat et que la Bonne Nouvelle se
transmette à travers le monde
comme une sorte de mélodie
angélique irrésistible ?

Nous savons bien que le
christianisme ne se résume pas à une
série de concepts, mais consiste
fondamentalement en la rencontre
avec Jésus. Cependant, il peut arriver
que nous soyons tentés de réduire la
proposition de cette rencontre à la
satisfaction d'une argumentation
gagnante, à avoir toujours les
meilleurs arguments face aux doutes
des autres. À quoi bon "gagner" dans
une discussion si nous perdons
l'autre personne ? Dans ce cas, nous
passerions en fait à côté de l'autre
personne, comme le lévite et le
prêtre de la parabole, qui sont passés
à côté de celui qui était blessé sur la
route (cf. Lc 10, 31-32). Être un bon
samaritain, en revanche, signifie «
subir le conflit, le résoudre et le



transformer en un maillon d'un
nouveau processus »[12]. Au cours de
la dernière année de sa vie, saint
Josémaria avait l'habitude de
répéter : « Dieu a été très patient
avec moi »[13]. Et dans cette réalité,
il a trouvé la raison d'être très
patient avec les autres.

En ce sens, il est également
important de distinguer les contextes
dans lesquels nous conversons. C'est
une chose de défendre certaines
valeurs dans un processus législatif
ou d'intervenir dans les débats sur
les politiques d'un gouvernement,
mais c'en est une autre de vouloir
partager la joie de sa foi avec un ami.
Cependant, les réseaux sociaux ont
souvent conduit à un brouillage
des lignes et le débat public a fini
par envahir le terrain de l'intime,
où les désaccords devraient être
surmontés par une affection
mutuelle. Celui qui recourt à la
violence pour défendre ses idées,



disait le fondateur de l'Opus Dei,
démontre par là même qu'il manque
de raison. Et il conclut : « Ne discutez
pas »[14]. Dans les situations de
polarisation – qui est la maladie d'un
pluralisme sain et normal – il vaudra
parfois mieux quitter le terrain
devenu champ de bataille et choisir
ainsi de renforcer la relation plutôt
que de la miner, peut-être pour
toujours. Dans un environnement
polarisé où il n'y a pas de contact
ouvert avec ceux qui pensent
différemment, lorsque la
conversation disparaît, les
différences légitimes peuvent
progressivement glisser vers un
mépris plus ou moins dissimulé ou
une disqualification pure et simple.
Tout cela est profondément contraire
à l'esprit chrétien.

L'une des premières fois où Jésus
annonce qu'il est le Messie tant
attendu, il se heurte à une forte
opposition : « À ces mots, dans la



synagogue, tous devinrent furieux.
Ils se levèrent, poussèrent Jésus hors
de la ville et le menèrent jusqu’à un
escarpement de la colline où leur
ville est construite, pour le précipiter
en bas » (Lc 4, 28-29). L'apogée du
conflit est ici très rapide, au risque
même de la mort. Jésus se rend
compte que, dans ce contexte, il n'a
pas beaucoup de place pour ajouter
quelque chose de positif. Alors,
étonnamment, il décide de partir
tranquillement, en passant au milieu
d'eux. Souvent, comme le Christ, il
vaut mieux opter pour un silence qui
laisse place à l'œuvre de l'Esprit
Saint : la puissance de Dieu n'est pas
bruyante, elle porte du fruit dans le
silence et en son temps.

Remplir notre communication
avec l'Évangile

Nous ne nous lasserons jamais de
contempler les réponses de Jésus à
ceux qui lui ouvrent leur cœur, à



ceux qui cherchent en lui lumière et
réconfort. À la Samaritaine, par
exemple, Jésus annonce l'eau vive
qui étanchera sa soif la plus
profonde (cf. Jn 4, 10). À Nicodème,
de son côté, il fait comprendre que
pour entrer dans le Royaume de
Dieu, il faut naître de nouveau, cette
fois de l'Esprit (cf. Jn 3,5). Et aux
disciples sur la route d'Emmaüs, il
explique comment les prophètes
avaient prédit de longue date tout ce
que le Messie devait traverser (cf. Lc
24, 26-27). Il est bon de voir que dans
aucun de ces cas, il ne s'agit
simplement que d'une exposition de
la foi. Dans ces trois passages, à côté
des aspects doctrinaux que Jésus
expose, il y a d'autres dimensions de
la vérité que ces conversations
manifestent, qui sont peut-être moins
perceptibles, mais tout aussi
importantes : la vérité sur la valeur
que le Seigneur accorde à cette
relation personnelle ; sur la
personne-même de Jésus-Christ et



sur ce qu’ils sont vraiment. C'est la
vérité de la rencontre, la vérité
comme inspiration d'un lien qui se
veut durable.

Jésus n'est pas pressé, il ne repousse
pas les gens : il les accueille à tout
moment et les accompagne sur leur
chemin. Jésus communique bien plus
que ce que disent ses mots : par sa
seule présence, il fait en sorte que
chacun se sente enfant de Dieu. C'est
la principale vérité que les gens
retirent d'une rencontre avec lui.
Notre défi est de remplir tous les
niveaux de notre témoignage – le
contenu de la foi, la relation d'amitié
et l'épanouissement même de notre
personnalité – avec l'esprit de
l'Évangile : « Ce que nous disons et la
manière dont nous le disons, chaque
parole et chaque geste devrait
pouvoir exprimer la compassion, la
tendresse et le pardon de Dieu pour
tous »[15].



[1] Benoît XVI, Deus caritas est, n. 1.

[2] Saint Josémaria, Cartas 37, n. 7.

[3] Benoît XVI, Porta fidei, n. 2.

[4] Pape François, Message pour la
50e journée mondiale des
communications sociales, 24-I-2016.

[5] Pape François, Evangelii gaudium,
n. 39.

[6] Le mot grec kerygma signifie
annonce ou proclamation. On
l’utilise comme le résumé de
l’annonce chrétienne.

[7] Evangelii Gaudium, n. 36.

[8] Saint Jean Paul II, Veritatis
Splendor, n. 7.

[9] Ibid.



[10] Mgr Fernando Ocáriz, Homélie
de la Messe d’action de grâce pour sa
béatification, 19-V-2019.

[11] Cf. Saint Thomas d’Aquin, 
Somme théologique, III, c. 41, a. 4, r.

[12] Evangelii gaudium, n. 227.

[13] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 10-
VII-1974.

[14] Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion de famille, 7-
IV-1978.

[15] Pape François, Message pour la
50e journée mondiale des
communications sociales, 24-I-2016

Andrés Cárdenas Matute / Juan
Pablo Cannata



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/la-vie-de-jesus-
une-conversation-toujours-en-cours/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/la-vie-de-jesus-une-conversation-toujours-en-cours/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-vie-de-jesus-une-conversation-toujours-en-cours/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-vie-de-jesus-une-conversation-toujours-en-cours/

	La vie de Jésus, une conversation toujours en cours

