
opusdei.org

La Reine des
douleurs

De même que la Sainte Vierge
fut tout près de son Fils, au pied
de la Croix, la fête de Notre
Dame des Douleurs -le 15
septembre- suit immédiatement
celle de la Croix glorieuse. Cet
article nous fait parcourir
l'itinéraire de cette dévotion au
long des siècles. « Si Dieu a
voulu exalter sa Mère, Marie
n’en a pas moins connu durant
sa vie terrestre la douleur, la
fatigue, les clairs obscurs de la
foi. »



14/09/2025

La présence de Notre Dame
auprès de la Croix de Jésus est
décisive. L’évangéliste Jean
souligne la nouvelle maternité
de Marie sur lui-même et sur le
peuple de la Nouvelle Alliance
(Jean 19, 26-27).

Les représentations de la
Crucifixion, depuis le 6e siècle (à
Zagba, en Syrie), montrent en
effet la Mère aux pieds du
Rédempteur. À l’époque de la
jeunesse de Saint Louis, les
artistes parisiens ont précisé,
selon la tradition, cette
présence féconde : comme Eve
sortit du côté d’Adam endormi,
ainsi l’Église est née du côté du
Nouvel Adam transpercé. Aux
premières loges, Marie préside

• 

• 



à la naissance du Corps
Mystique.

Le drame de la Croix se déroule
devant ce témoin d’exception :
sa mère, tout près du Sauveur, «
associée au sacrifice, donnant à
l’immolation de la victime le
consentement de son amour
» (Lumen Gentium §58). La
dernière Pâque, avec l’escalade
irréversible de calomnies et
tortures, l’a comblée de
souffrances : il n’y a jamais eu
de douleur pareille
(Lamentations 1, 12). « Cette
nouvelle maternité de Marie
s'approfondit définitivement au
pied de la Croix, par sa
participation à l'amour
rédempteur du Fils » (Saint
Jean-Paul II, La Mère du
Rédempteur §23).
Saint Grégoire de Nazianze, fort
de sa piété comme de sa culture
profane, composa, en forme de

• 

• 



drame classique, La Passion du
Christ, où Notre Dame décrit les
événements, jusqu’à la
Résurrection. « Quand mon âme
est inquiète et que le cœur est
torturé par l’angoisse, comment
le sommeil peut-il fermer mes
paupières ? Mon enfant, ton
meurtre est inique ! Malheur à
moi pour le sort qui m’est
contraire, il contredit mes
espérances, même s’il est
conforme aux prophéties. J’ai
déjà supporté de dures
épreuves depuis les tout
premiers instants de ta
naissance miraculeuse, mais la
douleur faisait bientôt place à la
joie, quand tu étais là pour
dissiper mes peines ;
maintenant, ma souffrance est
indicible, hélas ! » (Sources
Chrétiennes, n° 144 ; acte 2,
versets 1818-1829).
À partir du 13e siècle, en
Toscane, la dévotion aux

• 



douleurs de la Vierge s’est
diffusée puissamment dans le
Peuple de Dieu. Des prières en
son honneur ont été
approuvées par les pasteurs. Sa
mémoire a été insérée dans des
calendriers liturgiques. Les
représentations artistiques se
multiplient ; sur le plan
littéraire et musical, le Stabat
Mater a nourri les esprits
contemplatifs. Depuis le moyen
âge tardif, le modèle de la Pietà
maternelle, peint ou sculpté, a
marqué la dévotion et le culte.
Par la suite, le Saint-Siège
autorisa une deuxième
célébration, le vendredi
précédant le dimanche des
Rameaux. Enfin, le calendrier
romain universel inséra la fête
pour le mois de septembre, qui



serait fixée par saint Pie X au 15
du mois.

À la fin de 15e s., Albert Dürer
reçut une commande princière
pour un retable imposant : au
centre, Marie médite sur le
mystère de la Rédemption, en
levant les yeux vers le ciel ;
autour, sept panneaux offrent
le détail des moments clés de
ses souffrance : trois scènes de
l’Enfance de Jésus et quatre de
la Passion. Notre Dame prie,
accepte, regarde, caresse,
protège.

Son pèlerinage de foi a bien repéré
les jalons de la croix. « Si Dieu a
voulu exalter sa Mère, Marie n’en a
pas moins connu durant sa vie
terrestre la douleur, la fatigue, les
clairs obscurs de la foi » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe,
§172). Témoin privilégié des
traditions d’Israël, elle a été captivée,

• 



depuis l’enfance, par la gloire du
Messie à venir, mais elle a aussi été
émue par les oracles du Serviteur qui
expie pour son peuple. Le nom de «
Jésus » exprimait déjà le heurt avec
le péché du monde. Au Temple, la
Vierge a écouté la prophétie d’un
glaive sur son cœur ; trente ans plus
tard, elle a frémi devant l’avenir de «
l’Agneau de Dieu » (Jean 1, 29). À la
dernière Pâque, Notre Dame était
consciente de l’opposition des
autorités. Elle a peut-être aperçu
avec appréhension le regard fuyant
de Judas et soupçonné les
manœuvres des pontifes. Une
escalade irréversible de calomnies et
de tortures, scellées par la sentence
brutale, l’a comblée de souffrances.

« Réjouis-toi : tu donnes la force
au témoignage des Martyrs !
» (Hymne Acathiste). Les prières
eucharistiques nomment la
Mère de Dieu avant les listes de
fidèles qui ont versé leur sang. «

• 



Nous pouvons vous appeler,
avec raison, plus que martyre,
puisqu’en vous le sentiment de
la compassion l'emporta si fort
sur celui de la passion endurée
par le corps » (saint Bernard, 
Sermon pour l’octave de
l’Assomption, §14). Jésus, «
source et modèle de tout
martyre » (Liturgie des Heures,
Commun des martyrs, Prières),
appelle le chrétien à être
témoin jusqu’au bout. À l’heure
de notre mort, la Reine des
martyrs, par la grâce de son
Fils, pourra enfin nous «
conduire à la palme des
vainqueurs » (Mémoire de
Notre Dame des Douleurs, 
séquence).

Le cœur du chrétien accueille la
croix depuis le baptême ; il est
appelé, malgré ses fragilités, à
devenir un nouveau Golgotha pour



hisser le Rédempteur. Marie nous
guide au quotidien vers ce sommet.

Illustrations : Bible de Saint Louis
(1235), t. 1 f. 6 : Genèse 2, 21 ©
Moleiro, 2004.

A. Dürer, Polyptique de Notre Dame
de sept douleurs, 1500 (panneaux
dispersés ente Munich et Dresde).

Abbé Fernandez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/la-reine-des-
douleurs/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/la-reine-des-douleurs/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-reine-des-douleurs/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-reine-des-douleurs/

	La Reine des douleurs

