
opusdei.org

Thème 29 - La
personne et la
société

Pour la personne humaine, la
vie sociale n’est pas une simple
option, car elle procède de la
sociabilité : la personne croît et
réalise sa vocation uniquement
si elle vit en union avec les
autres.

12/01/2014

1. La sociabilité humaine

Dieu n’a pas créé l’homme comme «
être solitaire », il l’a voulu comme «



être social » (cf. Gn 1, 27 ; 2, 18.20.23).
Pour la personne humaine, la vie
sociale n’est pas une activité
optionnelle, car elle procède d’une
haute dimension inhérente à sa
nature : la sociabilité. L’être humain
ne peut croître et réaliser sa vocation
s’il ne vit en union avec les autres [1].

Cette sociabilité naturelle apparaît
plus évidente à la lumière de la foi,
du fait de l’existence d’une certaine
similitude entre la vie intime de la
Très Sainte Trinité et la communion
(commune union, participation) à
établir entre les hommes ; tous ont
été également rachetés par le Christ
et ils sont appelés à la même et
unique fin [2]. La Révélation montre
que les relations humaines sont
ouvertes à toute l’humanité, sans
exclure personne ; et qu’elles doivent
se caractériser par une pleine
gratuité puisque, en l’autre, l’on voit
non seulement un égal, mais l’image
vivante de Dieu, de sorte que l’on soit



prêt à se sacrifier pour lui, même
jusqu’au sacrifice suprême [3].

Ainsi, l’homme est « appelé à exister
‘pour’ autrui, à devenir un don » [4]
bien qu’il ne se réduit pas à cela ; il
est appelé à exister non seulement «
avec » les autres ou « uni » aux
autres, mais également « pour » les
autres, ce qui implique servir, aimer.
La liberté humaine « se dégrade
lorsque, se laissant aller à une vie
trop facile, l’homme s’enferme en lui-
même comme dans une tour d’ivoire
» [5].

La dimension naturelle et la
consolidation surnaturelle de la
sociabilité ne signifient pas,
cependant, que les relations sociales
puissent être laissées à la seule
spontanéité : de nombreux
caractères naturels de l’être humain,
entre autres le langage, requièrent
formation et pratique pour leur
correcte application. Il en va de



même pour la sociabilité : l’effort
personnel et collectif est nécessaire à
son développement [6].

La sociabilité ne se limite pas aux
aspects politiques et marchands ; les
relations basées sur les aspects
profondément humains sont
autrement plus importantes : même
en ce qui concerne le climat social,
l’on doit donner la priorité au facteur
spirituel [7]. Il en découle que la
possibilité réelle d’édifier une société
digne des personnes réside dans la
croissance intérieure de l’homme.
L’histoire de l’humanité ne se meut
pas par un déterminisme
impersonnel, mais par l’interaction
de différentes générations
d’hommes, dont les actes libres
édifient l’ordre social [8]. Ceci met en
évidence la nécessité d’accorder un
relief particulier aux valeurs
spirituelles et aux relations
désintéressées naissant d’une
disposition au don de soi, etc. Et cela,



tant comme règle de conduite
personnelle que comme structure
organisationnelle de la société.

La sociabilité s’imbrique en une
autre caractéristique humaine : les
différences accidentelles des
personnes et leur absolue égalité.
Tous les hommes possèdent une
même nature et une même origine,
ils ont été rachetés par le Christ et
appelés à participer à la même
béatitude divine : « Tous jouissent
donc d’une égale dignité
» (Catéchisme, 1934). Conjointement
à cette égalité, il existe également des
différences qui, si elles ne sont pas
iniques, doivent être positivement
valorisées : « Ces différences
appartiennent au plan de Dieu, qui
veut que chacun reçoive d’autrui ce
dont il a besoin, et que ceux qui
disposent de ‘talents’ particuliers en
communiquent les bienfaits à ceux
qui en ont besoin » (Catéchisme,
1937).



2. La société

La sociabilité humaine s’exerce
moyennant la constitution de
diverses associations destinées à
l’obtention de finalités diverses : «
Une société est un ensemble de
personnes liées de façon organique
par un principe d’unité qui dépasse
chacune d’elles » (Catéchisme, 1880).

Certaines sociétés, telles que la
famille et la cité, correspondent plus
immédiatement à la nature de
l’homme. Elles lui sont nécessaires ;
cependant, elles possèdent
également des facteurs culturels qui
enrichissent la nature humaine.
D’autres sont le fruit de libres
initiatives et répondent à ce que l’on
pourrait appeler l’expression
culturelle de la tendance naturelle de
la personne et, comme telle, doit être
favorisée (cf. Catéchisme, 1882 ; 
Compendium de Doctrine Sociale,
151).



L’étroit rapport existant entre la
personne et la vie sociale explique
l’influence considérable de la société
dans l’essor personnel, ainsi que la
déchéance humaine qu’entraîne une
société imparfaitement organisée : le
comportement des personnes
dépend, en quelque façon, de
l’organisation sociale, qui est un
aboutissement culturel sur la
personne. Sans réduire l’être humain
à un composant anonyme de la
société[9], il convient de rappeler que
le plein essor de la personne et le
progrès social s’influencent
mutuellement [10]. Il n’y a pas
d’opposition entre la dimension
personnelle et la dimension sociale
de l’homme ; il y a complémentarité,
bien plus, le lien entre ces deux
dimensions est si étroit, qu’elles se
renforcent mutuellement.

C’est pourquoi, en raison des péchés
des hommes, l’on en vient à produire
des structures injustes ou structures



de péché [11]. Ces structures
s’opposent au droit ordre de la
société, elles entravent la pratique de
la vertu et inclinent aux péchés
contre la justice, la charité, la
chasteté, etc. Il s’agit de pratiques
immorales généralisées (comme la
corruption politique et économique),
ou des lois injustes (comme celles qui
permettent l’avortement), etc. [12].
Les structures de péché doivent être
éliminées et remplacées par des
structures justes.

Un moyen revêtant une importance
capitale pour dénoncer les structures
injustes, ainsi que pour christianiser
les relations professionnelles et la
société toute entière, est l’effort pour
vivre de façon cohérente l’éthique
professionnelle ; un tel effort est, de
plus, la condition nécessaire pour
sanctifier le travail[13].

3. L’autorité



« Toute communauté humaine a
besoin d’une autorité qui la régisse.
Celle-ci trouve son fondement dans
la nature humaine. Elle est
nécessaire à l’unité de la Cité. Son
rôle consiste à assurer autant que
possible le bien commun de la
société » (Catéchisme, 1898).

Comme la sociabilité est un caractère
propre à la nature humaine, l’on doit
conclure que toute autorité légitime
vient de Dieu, en tant qu’Auteur de la
nature (cf. Rm 13, 1 ; Catéchisme,
1899). Mais « la détermination des
régimes politiques, comme la
détermination de leurs dirigeants,
doivent être laissées à la libre
volonté des citoyens » [14].

L’autorité ne tire pas d’elle-même sa
légitimité morale : elle est un
instrument de Dieu (cf. Rm 13, 4)
ordonné au bien commun [15]. Ceux
qui exercent une autorité doivent
l’exercer comme un service,



pratiquer la justice distributive,
éviter le favoritisme et tout intérêt
personnel, ne pas se comporter de
façon despotique (cf. Catéchisme,
1902, 2235 et 2236).

Si les pouvoirs publics peuvent
parfois renoncer à réprimer ce qui
provoquerait, par son interdiction,
un dommage plus grave (cf. Saint
Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 96, a. 2), ils ne
peuvent cependant jamais accepter
de légitimer au titre de droit des
individus – même si ceux-ci étaient la
majorité des membres de la société –
l’atteinte portée à d’autres personnes
par la méconnaissance d’un droit
aussi fondamental que celui à la vie
»[16].

Quant aux systèmes politiques, «
l’Église apprécie le système
démocratique, comme système qui
assure la participation aux choix
politiques et garantit aux gouvernés



la possibilité de choisir et de
contrôler leurs gouvernants » [17].
L’aménagement démocratique de
l’État appartient au bien commun.
Mais « la valeur de la démocratie se
maintient ou disparaît en fonction
des valeurs qu’elle incarne et
promeut : sont certainement
fondamentaux et indispensables la
dignité de toute personne humaine,
le respect de ses droits intangibles et
inaliénables » [18]. « Une démocratie
sans valeurs se transforme
facilement en un totalitarisme » [19].

4. Le bien commun

Par bien commun, il faut entendre «
l’ensemble des conditions sociales
qui permettent tant aux groupes qu’à
chacun de leurs membres d’atteindre
leur perfection, d’une façon plus
totale et plus aisée » [20]. Le bien
commun, donc, n’est pas seulement
d’ordre matériel, mais également
d’autre spirituel (les deux étant



étroitement imbriqués), et comporte
« trois éléments essentiels
» (Catéchisme, 1906) :

- respecter la personne et sa liberté 
[21] ;

- rendre accessible à chacun le bien-
être social et le développement
humain intégral [22] ;

- Promouvoir « la paix, c’est à dire la
durée et la sécurité d’un ordre juste
» (Catéchisme, 1909) [23].

- Conformément à la nature sociale
de l’homme, le bien de chacun est
nécessairement en rapport avec le
bien commun. Celui-ci doit être
orienté vers le progrès des personnes
(cf. Catéchisme, 1905 et 1912) [24].

Le domaine du bien commun n’est
pas seulement la cité ou le pays. Il
existe également « un bien commun
universel, Celui-ci appelle une



organisation de la communauté des
nations » Catéchisme, 1911).

5. Société et dimension
transcendante de la personne

La sociabilité concerne tous les
caractères de la personne et, donc, sa
dimension transcendante. La
profonde vérité sur l’homme, d’où
découle sa dignité, réside en ce qu’il
est à l’image et à la ressemblance de
Dieu et est appelé à vivre en
communion avec lui[25]. C’est
pourquoi « la dimension théologique
apparaît donc nécessaire tant pour
interpréter que pour résoudre les
problèmes actuels de la convivialité
humaine » [26].

Ceci explique la fatuité des
propositions sociales qui oublient la
dimension transcendante. De fait,
l’athéisme – et ses différentes
manifestations – est l’un des
phénomènes les plus graves de notre
temps et ses conséquences sont



absolument délétères pour la vie
sociale[27]. Ceci est particulièrement
évident aujourd’hui : dans la mesure
où se perdent les racines religieuses
d’une communauté, les relations
entre ses membres deviennent plus
tendues et plus violentes, car la
vigueur morale pour bien agir
s’amoindrit et va même jusqu’à
disparaître [28].

Si l’on veut que l’ordre social repose
sur une assise stable, il est
indispensable de trouver un
fondement absolu, qui ne soit pas à
la merci d’opinions versatiles et de
jeux de pouvoir ; et Dieu seul est
fondement absolu[29]. L’on doit,
donc, éviter la séparation et mieux
encore, ne pas opposer les
dimensions religieuse et sociale de la
personne humaine [30]. Il est
nécessaire de concilier ces deux
domaines de la vérité sur l’homme
qui se rejoignent et se promeuvent
mutuellement : la recherche



inconditionnelle de Dieu (cf. 
Catéchisme, 358 et 1721 ; 
Compendium de Doctrine Sociale, 109)
et le souci du prochain et du monde,
conforté par la dimension
théocentrique [31].

En conséquence, la croissance
spirituelle est nécessaire au
développement de la société : le
renouvellement social se nourrit
dans la contemplation. En effet, la
rencontre avec Dieu dans l’oraison
introduit dans l’histoire une force
mystérieuse qui change les cœurs, les
incite à la conversion, et est pour les
mêmes raisons, l’énergie nécessaire
aux transformations des structures
sociales.

Se consacrer au changement social,
sans s’être sérieusement engagé à
changer personnellement est un
mirage pour l’humanité, qui finit par
le désenchantement, et souvent, par
un avilissement considérable. Un «



ordre social nouveau » réaliste, donc
toujours perfectible, requiert
aujourd’hui l’amélioration des
compétences techniques et
scientifiques nécessaires [32], la
formation morale et la vie
spirituelle ; de là découlera le
renouvellement des institutions et
des structures [33]. Sans oublier, par
ailleurs, que l’engagement à la
construction d’un ordre social juste
ennoblit la personne qui s’y oblige.

6. Participation des catholiques à
la vie publique

Participer à promouvoir le bien
commun, chacun selon la place qu’il
occupe et le rôle qu’il joue, est un
devoir « inhérent à la dignité de la
personne humaine » (Catéchisme,
1913). « Personne ne doit se
contenter d’une éthique
individualiste » [34]. C’est pourquoi «
les citoyens doivent autant que



possible prendre une part active à la 
vie publique (Catéchisme, 1915) [35].

Le droit et le devoir de participer à la
vie sociale découle du principe de
subsidiarité : « Une société d’ordre
supérieur ne doit pas intervenir dans
la vie interne d’une société d’ordre
inférieur en lui enlevant ses
compétences, mais elle doit plutôt la
soutenir en cas de nécessité et l’aider
à coordonner son action avec celle
des autres éléments qui composent la
société, en vue du bien commun » 
[36].

Cette participation se réalise d’abord
par la prise en charge des domaines
confiés à la responsabilité
personnelle : le soin apporté à
l’éducation de sa famille, la
conscience dans son travail (cf. 
Catéchisme, 1914) et les obligations
de justice légale (comme par exemple
le paiement d’impôts)[37]. Elle se
réalise également moyennant la



pratique des vertus, particulièrement
de la solidarité.

Prenant en compte
l’interdépendance des personnes et
des groupes humains, la
participation à la vie publique doit se
faire dans un esprit de solidarité,
compris comme un engagement pour
les autres [38]. La solidarité doit être
la fin et le principe d’organisation de
la société, non comme pur choix
moral, mais comme une exigence
claire et légitime de l’être humain ;
dans une bonne mesure, la paix du
monde dépend d’elle (cf. Catéchisme,
1939 et 1941)[39]. Bien que la
solidarité s’étende à tous les
hommes, une raison plus pressante
fait que la solidarité devienne
d’autant plus nécessaire que les
situations vécues par les personnes
sont plus difficiles : il s’agit de
l’amour préférentiel pour les
pauvres (cf. Catéchisme, 1932,



2443-2449 ; Compendium de Doctrine
Sociale, 183-184).

En tant que citoyens, les fidèles ont
les mêmes devoirs et les mêmes
droits que ceux qui se trouvent en
une situation identique ; en tant que
catholiques, ils ont une plus grande
responsabilité (cf. Tt 3, 1-2 ; 1 P 2,
13-15)[40]. C’est pourquoi, « les
fidèles laïcs ne peuvent absolument
pas renoncer à la participation à la
‘politique’ » [41]. Cette participation «
est particulièrement nécessaire
lorsqu’il s’agit de découvrir,
d’inventer les moyens pour
imprégner les réalités sociales,
politiques, économiques, des
exigences de la doctrine et de la vie
chrétiennes » (Catéchisme, 899).

Du fait que, bien souvent, les lois
civiles ne sont pas conformes à
l’enseignement de l’Église, les
catholiques doivent s’efforcer,
collaborant avec d’autres citoyens de



bonne volonté, de faire modifier ces
lois, toujours dans le cadre légitime
et avec charité [42]. En tous cas, ils
doivent conformer leur agir à la
doctrine catholique, même si cela
doit leur attirer des tracas, se
rappelant que l’on doit obéir à Dieu
plutôt qu’aux hommes (cf. Ac 5,29).

En définitive, les catholiques doivent
exercer leurs droits civils et
s’acquitter de leurs devoirs, ceci
concerne particulièrement les fidèles
catholiques, qui sont appelés à
sanctifier le monde de l’intérieur,
avec initiative et sens des
responsabilités, sans attendre que la
Hiérarchie résolve les problèmes
auprès des autorités civiles ou leur
propose la conduite qu’ils doivent
adopter [43].

Enrique Colom

Bibliographie de base Catéchisme de
l’Église Catholique, 1877-1917;
1939-1942; 2234-2249.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM


Compendium de Doctrine sociale de
l’Église, 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie Le Christ
Roi, en Quand le Christ passe,
179-187.

Congrégation pour la Doctrine de la
Foi,Note doctrinale à propos de
questions sur l’engagement et le
comportement des catholiques dans la
vie politique, 24 novembre 2002.

[1] Cf. Concile Vatican II, Gaudium et
spes, 24-25 ; Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Instr.Libertatis
conscientia, 32 ; Compendium de
Doctrine Sociale, 110.

[2] « Le fait d’être en communion
avec Jésus-Christ nous implique dans
son être ‘pour tous’, il en fait notre
façon d’être. Il nous engage pour les
autres, mais c’est seulement dans la

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-18.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-18.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-18.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-18.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-18.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html


communion avec lui qu’il nous
devient possible d’être vraiment
pour les autres, pour l’ensemble
» (Benoît XVI, Enc. Spe salvi, 30 juin
2007, 28).

[3] Cf. Jean Paul II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30 décembre 1987, 40.

[4] Jean Paul II, Lettre Apost. Mulieris
dignitatem, 15 août 1988, 7.

[5] Concile Vatican II, Const. Gaudium
et spes, 31

[6] « La sociabilité humaine ne
comporte pas automatiquement la
communion des personnes, le don de
soi. A cause de l’orgueil et de
l’égoïsme, l’homme découvre en lui
des germes d’asocialité, de fermeture
individualiste et d’humiliation de
l’autre » (Compendium de Doctrine
Sociale, 150).

[7] Cf. Benoît XVI, Enc. Spe salvi, 24.



[8] « La société historiquement
existante jaillit de l’enchevêtrement
des libertés de toutes les personnes
qui agissent en interaction en son
sein, contribuant ainsi, par leurs
choix, à l’édifier ou à l’appauvrir
» (Compendium de Doctrine Sociale,
163).

[9] « La personne humaine est et doit
être le principe, le sujet et la fin de
toutes les institutions » (Concile
Vatican II, Const. Gaudium et spes,
25). Cf. Pie XII,Message de Noël, 24
décembre 1942 : AAS 35 (1943) 12 ;
Jean XXIII, Enc. Mater et Magistra :
AAS 53 (1961) 453 ; Catéchisme, 1881 ;
Compendium de Doctrine Sociale, 106.

[10] Cf. Jean Paul II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 38 ; Catéchisme, 1886 ; 
Compendium de Doctrine Sociale, 62,
82 et 134.

[11] Cf. Jean Paul II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 36.



[12] « L’Église, quand elle parle de
situations de péché ou quand elle
dénonce comme péchés sociaux
certaines situations ou certains
comportements collectifs, (…) sait et
proclame que ces cas de péché social
sont le fruit, l’accumulation et la
concentration de nombreux péchés
personnels. Il s’agit de péchés tout à
fait personnels de la part de ceux qui
suscitent ou favorisent l’iniquité,
voire l’exploitent ; de la part de ceux
qui, bien que disposant du pouvoir
de faire quelque chose pour éviter,
éliminer ou au moins limiter certains
maux sociaux, omettent de le faire
par incurie, par peur et
complaisance devant la loi du
silence, par complicité masquée ou
par indifférence ; de la part de ceux
qui cherchent refuge dans la
prétendue impossibilité de changer
le monde ; et aussi de la part de ceux
qui veulent s’épargner l’effort ou le
sacrifice ». (Jean Paul II, Exh. Apost. 



Reconciliatio et paenitentia, 2
décembre 1984, 16).

[13] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Lumen gentium, 36 ; Jean Paul II, Enc.
Centesimus annus, 1er mai 1991, 38 ; 
Compendium de Doctrine Sociale, 570.
Il s’agit, généralement, d’un
processus, non d’un changement
immédiat, ce qui souvent conduira
les fidèles à tolérer ces structures et à
en supporter les conséquences, sans
se laisser corrompre et sans
abandonner l’effort pour les
changer. Il convient de méditer les
paroles du Seigneur : « Je ne te
demande pas de les ôter du monde,
mais de les garder du mal » (Jn 17,
15).

[14] Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, 74. Cf. Catéchisme,
1901.

[15] « L’autorité ne s’exerce
légitimement que si elle recherche le
bien commun du groupe considéré et



si, pour l’atteindre, elle emploie des
moyens moralement licites. S’il
arrive aux dirigeants d’édicter des
lois injustes ou de prendre des
mesures contraires à l’ordre moral,
ces dispositions ne sauraient obliger
les consciences » (Catéchisme, 1903).

[16] Jean Paul II, Enc. Evangelium
vitae, 25 mars 1995, 71.

[17] Jean Paul II, Enc. Centesimus
annus, 1er mai 1991, 46.

[18] Jean Paul II, Enc. Evangelium
vitae, 70. Le Pape se réfère en
particulier au droit à la vie de
chaque être humain innocent,
auquel s’opposent les lois sur
l’avortement.

[19] Jean Paul II, Enc. Centesimus
annus, 46.

[20] Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, 26. Cf. Catéchisme,
1906.



[21] « Au nom du bien commun, les
pouvoirs publics sont tenus de
respecter les droits fondamentaux et
inaliénables de la personne
humaine. En particulier, le bien
commun réside dans les conditions
d’exercice des libertés naturelles qui
sont indispensables à
l’épanouissement de la vocation
humaine » (Catéchisme, 1907).

[22] L’autorité, en respectant le
principe de subsidiarité et en
promouvant l’initiative privée, doit
rendre accessible à chacun ce dont il
a besoin pour mener une vie digne :
nourriture, vêtement, santé, travail,
éducation et culture, information
convenable, etc. Cf. Catéchisme, 1908
et 2211.

[23] La paix n’est pas seulement
absence de guerre, mais la «
tranquillité de l’ordre » (saint
Augustin, La cité de Dieu, 19, 13) ; elle
ne peut s’obtenir sans le respect de la



dignité des personnes et des peuples
(cf.Catéchisme, 2304). La justice
produira la paix (cf. Is 32, 17).
L’autorité doit assurer, par des
moyens licites, « la sécurité de la
société et celle de ses membres. Le
bien commun fonde le droit à la
légitime défense personnelle et
collective » (Catéchisme, 1909).

[24] « Aussi, l’ordre social et son
progrès doivent-ils toujours tourner
au bien des personnes … et non
l’inverse » (Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, 26).

[25] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, 19.

[26] Jean Paul II, Enc. Centesimus
annus, 55. Cf. Concile Vatican II,
Const. Gaudium et spes, 11 et 41.

[27] Cf. Jean Paul II, Enc. Evangelium
vitae, 21-24. Jean Paul II, après avoir
souligné l’erreur des idéologies,
ajoutait : « Si on se demande ensuite



d’où naît cette conception erronée de
la nature de la personne humaine et
de la personnalité de la société, il
faut répondre que la première cause
en est l’athéisme. C’est par sa
réponse à l’appel de Dieu contenu
dans l’être des choses que l’homme
prend conscience de sa dignité
transcendante. … La négation de
Dieu prive la personne de ses racines
et, en conséquence, incite à
réorganiser l’ordre social sans tenir
compte de la dignité et de la
responsabilité de la personne » (Jean
Paul II, Enc. Centesimus annus, 13).

[28] L’homme peut organiser la terre
sans Dieu, mais « sans Dieu il ne peut
en fin de compte que l’organiser
contre l’homme. L’humanisme
exclusif est un humanisme inhumain
» (Paul VI, Enc. Populorum
progressio, 26 mars 1967, 42). Cf.
Jean XXIII, Enc. Mater et magistra :
AAS 53 (1961) 452- 453 ; Concile
Vatican II, Const. Gaudium et spes,



21 ; Benoît XVI, Enc. Deus caritas est,
25 décembre 2005, 42.

[29] Cf. Léon XIII, Enc. Diuturnum
illud : « Acta Leonis XIII », 2 (1882)
277 et 278 ; Pie XI, Enc. Caritate
Christi : AAS 24 (1932) 183-184.

[30] Certains « voient dans le
christianisme un ensemble de
pratiques ou d’actes de piété, sans
percevoir leur relation avec les
situations de la vie courante et avec
l’urgence que nous devons mettre à
répondre aux besoins des autres et à
tenter de remédier aux injustices. …
D’autres, en revanche, tendent à
s’imaginer que, pour pouvoir être
humains, il leur faut mettre en
sourdine certains aspects centraux
du dogme chrétien, et ils agissent
comme si la vie de prière, la
fréquentation continuelle de Dieu,
constituaient une fuite devant leurs
propres responsabilités et un
abandon du monde. Ils oublient que



c’est précisément Jésus qui nous a
fait connaître jusqu’à quel point il
faut vivre l’amour et l’esprit de
service. C’est seulement si nous nous
efforçons de comprendre les arcanes
de Dieu, de cet amour qui va jusqu’à
la mort, que nous serons capables de
nous donner totalement aux autres,
sans nous laisser vaincre par la
difficulté ou par l’indifférence
» (saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 98).

[31] Il existe une profonde «
interaction entre amour de Dieu et
amour du prochain …. Si le contact
avec Dieu me fait complètement
défaut dans ma vie, je ne peux jamais
voir en l’autre que l’autre, et je ne
réussis pas à reconnaître en lui
l’image divine. Si par contre dans ma
vie je néglige complètement
l’attention à l’autre, désirant
seulement être ‘pieux’ et accomplir
mes ‘devoirs religieux’, alors même
ma relation à Dieu se dessèche



» (Benoît XVI, Enc. Deus caritas est,
18). Cf. Jean Paul II, Enc. Evangelium
vitae, 35-36 ; Compendium de Doctrine
Sociale, 40.

[32] « Tout travail professionnel
exige une formation préalable et
ensuite un effort constant en vue
d’améliorer cette préparation et de
l’adapter aux circonstances nouvelles
qui surgissent. Cette exigence
constitue un devoir très particulier
pour ceux qui aspirent aux postes
dirigeants dans la société, puisqu’ils
sont appelés à un service très
important, dont dépend le bien-être
de tous » (saint Josémaria, Entretiens,
90).

[33] « Nous ne contribuons à un
monde meilleur qu’en faisant le bien,
maintenant et personnellement,
passionnément, partout où cela est
possible » (Benoît XVI, Enc.Deus
caritas est, 31).



[34] Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, 30.

[35] « Un homme ou une société qui
demeure passif devant les
tribulations ou les injustices, qui ne
s’efforce pas de les soulager, n’est pas
à la mesure de l’amour du Cœur du
Christ. Les chrétiens – tout en
conservant leur liberté d’étudier et
de mettre en œuvre différentes
solutions, en fonction d’un
pluralisme légitime – doivent avoir
en commun ce même désir de servir
l’humanité. Sinon, leur christianisme
ne sera pas la Parole et la Vie de
Jésus : ce sera un déguisement, une
mascarade devant Dieu et devant les
hommes » (saint Josémaria, Quand le
Christ passe, 167).

[36] Jean Paul II, Enc. Centesimus
annus, 48. Cf. Catéchisme, 1883 ; 
Compendium de Doctrine Sociale, 186
et 187.



« Le principe de subsidiarité s’oppose
à toutes les formes de collectivisme.
Il trace les limites de l’intervention
de l’État. Il vise à harmoniser les
rapports entre les individus et les
sociétés. Il tend à instaurer un
véritable ordre international
» (Catéchisme, 1885).

Dieu « remet à chaque créature les
fonctions qu’elle est capable
d’exercer, selon les capacités de sa
nature propre. Ce mode de
gouvernement doit être imité dans la
vie sociale. Le comportement de Dieu
dans le gouvernement du monde, qui
témoigne de si grands égards pour la
liberté humaine, devrait inspirer la
sagesse de ceux qui gouvernent les
communautés humaines. Ils ont à se
comporter en ministres de la
providence divine » (Catéchisme,
1884).



[37] La justice légale concerne ce que
le citoyen doit équitablement à la
communauté : cf. Catéchisme, 2411.

« La soumission à l’autorité et la
coresponsabilité du bien commun
exigent moralement le paiement des
impôts » (Catéchisme, 2240). « La
fraude et autres subterfuges par
lesquels certains échappent aux
contraintes de la loi et aux
prescriptions du devoir social
doivent être fermement condamnés,
parce qu’incompatibles avec les
exigences de la justice » (Catéchisme,
1916).

[38] « Il s’agit, avant tout, du fait de
l’interdépendance, ressentie comme
un système nécessaire de relations
dans le monde contemporain, avec
ses composantes économiques,
culturelles, politiques et religieuses,
et élevé au rang de catégorie morale.
Quand l’interdépendance est ainsi
reconnue, la réponse



correspondante, comme attitude
morale et sociale et comme ‘vertu’,
est la solidarité » (Jean Paul II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 38).

[39] Cf. Compendium de Doctrine
Sociale, 193-195.

[40] Cf. Concile Vatican II, Gaudium et
spes, 75.

[41] Jean Paul II, Exh. Ap. 
Christifideles laici, 30 décembre 1988,
42.

[42] Par exemple, « lorsqu’il ne serait
pas possible d’éviter ou d’abroger
complètement une loi permettant
l’avortement, un parlementaire, dont
l’opposition personnelle absolue à
l’avortement serait manifeste et
connue de tous, pourrait licitement
apporter son soutien à des
propositions destinées à limiter les
préjudices d’une telle loi et à en
diminuer les effets négatifs sur le
plan de la culture et de la moralité



publique » (Jean Paul II, Enc. 
Evangelium vitae, 73).

[43] Il appartient aux laïcs, « par
leurs libres initiatives et sans
attendre passivement consignes et
directives, de pénétrer d’esprit
chrétien la mentalité et les mœurs,
les lois et les structures de leurs
communautés de vie » (Paul VI, Enc. 
Populorum progressio, 81). Cf.
Concile Vatican II, Const. Lumen
gentium, 31 ; Const.Gaudium et spes,
43 ; Jean Paul II, Exh. Ap. 
Christifideles laici, 15. Catéchisme,
2442.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/la-personne-et-
la-societe/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/la-personne-et-la-societe/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-personne-et-la-societe/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-personne-et-la-societe/

	Thème 29 - La personne et la société

