
opusdei.org

La passion pour la
vérité

Dans une époque où le
relativisme a convaincu de
nombreuses personnes de
l’impossibilité de connaître la
vérité, sa recherche devient
pour les chrétiens une tâche
nécessaire, pour la transmettre
avec joie.

21/06/2007

Il aima la vérité de manière
désintéressée. Il la chercha partout
où elle pouvait se manifester, en
mettant le plus possible en évidence



son universalité. En lui, le magistère
de l’Église a reconnu et apprécié la
passion pour la vérité ; sa pensée,
précisément parce qu’elle s’est
toujours maintenue dans la
perspective de la vérité universelle,
objective et transcendante, a atteint «
des sommets auxquels l’intelligence
humaine n’aurait jamais pu penser 
[1] ».

Ces mots de Jean Paul II concernent
saint Thomas d’Aquin et constituent
un éloge significatif d’un grand saint,
tout en montrant combien l’Église
apprécie le don de l’intelligence.

D’après Jean Paul II, reprenant une
expression de Paul VI, « c’est donc
avec raison qu’il peut être défini
comme « apôtre de la vérité ».
Précisément parce qu’il cherchait la
vérité sans réserve, il sut, dans son
réalisme, en reconnaître l’objectivité.
Sa philosophie est vraiment celle de



l’être et non du simple apparaître » 
[2].

Louer la finesse philosophique et
théologique d’un saint suppose aussi
vanter une attitude déterminée face
à la vérité : l’amour, la passion, sa
recherche, l’ouverture et la
reconnaissance.

Une partie de la mission de l’Église
consiste à allumer et à inculquer
dans l’esprit des chrétiens et de tous
les hommes l’élan et la tension vers
la vérité. Telle a été la visée
constante du magistère de Jean Paul
II — dont les encycliques Fides et
ratio ou Veritatis splendor sont des
exemples clairs — et telle fut aussi
l’attitude de Benoît XVI lorsque, dès
les premiers jours de son pontificat,
il encouragea tous les hommes à ne
pas se laisser dominer par une
mentalité relativiste, qui n’est rien
d’autre qu’une façon de renoncer à
approfondir les vérités qui donnent



un sens à la vie, avec le
rétrécissement correspondant de
l’horizon vital.

Le relativisme, auquel celui qui allait
devenir le pape Benoît XVI se référait
comme « le problème central de la
foi chrétienne » [3] il y a quelques
années, concerne l’attitude avec
laquelle la conscience
contemporaine — croyante et non
croyante — se place face à la vérité.
Le relativisme est plutôt une
approche de la vie qui reçoit
facilement un statut officiel dans la
culture et imprègne les relations
sociales entre les hommes. Il n’est
pas tant un système philosophique
ou un corps doctrinal qu’un style de
pensée qui évite de parler en termes
de vérité et d’erreur, puisqu’on ne
reconnaît pas une instance de
validité objective sur des jugements
concernant des réalités qui
transcendent ce que chacun peut



voir et toucher : Dieu, l’âme, même le
plus intime but de l’amour.

Cette attitude, en plus, comporte une
façon d’agir qui manifeste une
perplexité de fond face à la réalité :
puisque je ne peux rien connaître en
termes définitifs, je ne peux non plus
prendre des décisions entraînant un
don de moi indiscutable et pour
toujours. Tout peut changer, tout est
provisoire.

Au fond, selon cette prise de position,
ce que nous pouvons connaître et
affirmer sur les réalités divines et
celles qui concernent le sens de la vie
est si imparfait et si relatif que nos
mots n’ont aucun contenu en rapport
avec la vérité.

Dans cette perspective, toute
tentative d’échapper à la méthode de
calcul et de contrôle des sciences
expérimentales, seule source
autorisée du savoir, est illusoire ou
déclarée simplement comme un



retour à la connaissance pré-
scientifique, ou la ré-instauration
d’antiques mythologies.

Vérité et liberté

Le relativisme cherche donc à
imposer une attitude existentielle : si
je ne peux arriver à aucune
conclusion certaine, essayons tout au
moins d’établir un chemin — une 
méthode — nous permettant
d’atteindre la plus grande quantité de
bonheur possible dans notre pauvre
monde ; un bonheur qui, en raison
de la dynamique même des faits —
contingents et finis — sera
fragmentaire et limité.

Logiquement, ce qui importe le plus
ici est d’éluder le problème de la
vérité : n’importe quelle opinion a
droit de cité dans notre culture
pourvu qu’elle ne se présente pas
comme prétendant à l’universalité,
comme une explication —



tendanciellement — complète sur
Dieu et le monde.

Ainsi, les vérités religieuses restent à
la merci de la préférence du moment
ou du goût personnel, réduites à des
questions d’opinion — pour certains
peut-être des questions privilégiées
dans le supermarché des croyances
et des présomptions, assaisonnées et
vendues au rayon du surnaturel — et
dépourvues de rationalité,
précisément parce qu’elles ne
peuvent pas être validées selon les
critères de la science expérimentale.

De cette façon, le relativisme devient
la justification vitale, et non
théorique, pour mener une existence
vivable dans un monde privé
d’épaisseur. Quelle meilleure
garantie pour que tous les hommes
puissent être en bonne entente entre
eux qu’un monde sans vérité ?

Dans beaucoup de nos sociétés, une
conception faible de la raison a vu le



jour comme présupposé nécessaire
de la démocratie et de la
cohabitation : dans une société
multiculturelle, multiethnique et
multireligieuse, défendre l’existence
de vérités conduit au conflit et à la
violence, étant donné que ceux qui
sont convaincus de l’existence de ces
vérités sont soupçonnés de vouloir
imposer — de manière
fondamentaliste, disent-ils —
quelque chose qui n’est qu’une
simple opinion.

Or, curieusement, c’est le contraire
qui arrive. Le manque de sensibilité
pour la vérité, pour la recherche de
réponses sur la réalité des choses et
le sens de sa propre vie, comporte la
déformation, voire la corruption, de
l’idée et de l’expérience de la liberté.
Il n’est pas étonnant que la
consolidation sociale et légale de
comportements cohérents avec le
relativisme soit toujours fondée sur



un prétendu « droit de conquête » de
la liberté.

Sans doute la liberté politique a-t-elle
été une des grandes conquêtes de
l’époque moderne. Et, cependant, la
liberté n’est pas un absolu chez
l’homme, bien au contraire : elle est
liée, en premier lieu, à la nature
humaine.

Si elle est déconnectée de la raison et
de l’ensemble de l’homme, au point
d’être conçue comme un « pouvoir
tout désirer » et « mettre en pratique
tout ce qu’on désire », à la fin il se
trouve que « le désir propre est
l’unique norme de nos actions » [4].

Nous sommes tous conscients que
nous n’agissons pas uniquement mus
par l’envie. La réalité elle-même nous
oriente déjà et nous suggère des
motifs pour agir. Personne n’achète
de la confiture uniquement à cause
de la forme du pot ; une bonne
maîtresse de maison commence par



poser avant des questions, se
renseigne, lit la notice… et ensuite
fait son choix. Et dans son choix —
l’exemple est banal mais indicatif —
elle avance des raisons : le
pourcentage de fruit, sa qualité, son
origine, s’il s’agit d’un produit « bio »,
si du sucre a été ajouté ou non, etc.
La liberté n’est pas une puissance 
absolue, elle a ses limites : elle est liée
au bien intégral de l’homme, c’est-à-
dire à sa vérité.

Il semblerait plutôt que sous
l’accusation de fondamentalisme
lancée contre beaucoup de chrétiens
qui veulent être cohérents avec leur
foi se dissimule l’authentique
fondamentalisme : celui de la
faiblesse des convictions, d’autant
plus dangereux qu’il se cache sous le
masque de la tolérance.

En tout cas, en argumentant de façon
positive, il faudrait préciser que cette
accusation mélange les deux plans :



celui des convictions personnelles
sur la vérité et celui de sa réalisation
dans le domaine politique.

Être persuadé d’une vérité
n’implique pas nécessairement
vouloir l’imposer aux autres. Par
conséquent, devant l’accusation de
despotisme — plus ou moins
implicite — adressée à tous ceux qui
défendent la valeur de la vérité
comme un bien auquel la personne
ne peut pas renoncer, il faut dire que
ledit despotisme ne vient pas de la
reconnaissance de vérités absolues et
universelles, mais du manque de
respect de la liberté.

L’estime pour les idées contraires et,
surtout, pour les personnes qui les
soutiennent ne naît pas de la
faiblesse de ses propres croyances, ni
d’une disposition à mettre en doute
n’importe quelle conviction ; c’est le
contraire qui arrive : pour qu’une
authentique attitude de respect



envers tous existe, quelque vérités
universellement acceptées et « non
négociables » sont nécessaires, à
commencer par la reconnaissance de
la dignité de tout être humain,
présupposé du respect de sa liberté.

Plus nous sommes fortement
convaincus de cette vérité — qui, à
nous chrétiens, semble si évidente,
parce que nous avons compris que
tous les hommes sont les enfants du
même Père — plus il sera possible
que le respect de tous soit garanti, y
compris de ceux qui ne partagent pas
ce principe.

De fait, si l’on n’admet pas
l’universalité des droits de l’homme
ni la validité objective qui en est le
support — la dignité de chaque
personne —, ils ne seront pas non
plus exigibles pour tous les citoyens
et l’exercice arbitraire du pouvoir ne
pourra pas être évité, si bien que la



démocratie elle-même sera sans
défense face à ses propres abus.

Le problème du relativisme se trouve
au cœur même de l’homme. Il aura
beau aspirer à disposer d’une
autonomie sans lien ni limite, il
souhaitera toujours connaître le sens
de sa vie, désir qui va de pair avec les
questions sur Dieu et le salut.

Le Seigneur proclama que ce n’est
pas de pain seul que vivra l’homme,
mais de toute parole qui sort de la
bouche de Dieu [5] ; le désir naturel
de savoir et la faim de la parole
divine sont inextinguibles et
personne ne pourra les faire
disparaître de la vie humaine : Ainsi
en est-il de la parole qui sort de ma
bouche, elle ne revient pas vers moi
sans effet, sans avoir accompli ce que
j’ai voulu et réalisé l’objet de sa
mission [6].

Rendre aimable la vérité



La vérité est aimable en soi et,
cependant, nous pouvons parfois la
défendre d’une manière un tant soit
peu antipathique. Il est certain que
quelques vérités dérangent ceux qui
les écoutent et qu’une vie cohérente
n’est une chemin facile pour
personne ; la vérité n’en a pas moins
une force d’attraction que nous ne
devons pas occulter.

Pour montrer la splendeur de la
vérité, il convient en premier lieu de
faire l’effort de la rechercher, de la
connaître et de la contempler, y
compris par l’étude et la formation.
Si on aime vraiment la vérité, il est
plus facile de l’exprimer avec don de
langues et de la rendre visible par sa
propre vie.

Un aspect du service de la vérité
consiste à saisir la spécificité des
différentes situations, afin de trouver
les voies appropriées pour



communiquer son attrait et inviter
les autres à la chercher.

Il est parfois plus facile d’employer
un ton négatif que d’essayer de
connaître ses interlocuteurs afin de
chercher la meilleure manière
d’expliquer les choses ; mais, sans
aucun doute, ce beaucoup moins
efficace.

Montrer l’amabilité de la vérité est
une tâche qui nous convient fort
bien, à nous chrétiens, parce que
nous savons que l’amour et la vérité
s’identifient. La récente encyclique
du saint-père est déjà une réponse au
défi qu’il a lancé lui-même les jours
qui ont précédé son élection, et dans
d’autres écrits antérieurs, où —
comme nous l’avons déjà dit — il a
qualifié le relativisme de « problème
central de la foi ».

Si le relativisme est une attitude qui
refuse la rencontre avec la vérité de
peur de perdre la liberté et le



bonheur, ne sera-ce pas la charité qui
pourra réconcilier vérité, liberté et
bonheur ? « La vérité et l’amour sont
identiques. Cette proposition — prise
dans toute sa profondeur — est la
garantie suprême de la tolérance ;
d’un rapport à la vérité dont la seule
arme est elle-même et qui est, de ce
fait, amour. » [7]

Le saint-père, dans les premiers
points de sa première encyclique,
pose une interrogation qui décrit
l’attitude un peu défensive de
beaucoup face à la vérité, en
l’occurrence face à quelques vérités
morales affirmées par l’Église : «
L’Église, avec ses commandements et
ses interdits, ne nous rend-elle pas
amère la plus belle chose de la vie ?
N’élève-t-elle pas des panneaux
d’interdiction justement là où la joie
prévue pour nous par le Créateur
nous offre un bonheur qui nous fait
goûter par avance quelque chose du
Divin ? » [8]



Rendre aimable la vérité consiste
précisément à montrer qu’on trouve
davantage de bonheur à vivre la
vérité qu’à essayer de l’esquiver. 
Lorsque tu te lances dans l’apostolat,
sois convaincu qu’il s’agit toujours de
rendre les gens heureux, très
heureux : la Vérité est inséparable de
la joie authentique [9].

Rendre aimable la vérité est une
bonne définition de l’apostolat, où
amour et vérité se rejoignent. Une
vérité crue et sans charité deviendra
antipathique, voire inaccessible,
parce que les vérités décisives pour
l’existence « sont atteintes non
seulement par une voie rationnelle,
mais aussi par l’abandon confiant à
d’autres personnes, qui peuvent
garantir la certitude et l’authenticité
de la vérité même » [10].

Nous les chrétiens, nous servons la
vérité surtout lorsque nous
l’accompagnons et l’enveloppons de



la charité du Christ, par la sainteté de
notre vie qui suppose, entre autre, de
savoir accueillir tout le monde.

Saint Josémaria aimait la vérité et la
liberté ; c’est pourquoi il enseignait
que la vérité, on ne l’impose pas,
mais on la propose. Est-ce que tu te
sentirais le dépositaire du bien et de la
vérité absolue et, par voie de
conséquence, investi d’un titre
personnel ou d’un droit à déraciner le
mal à tout prix ? — Tu n’arrangeras
rien de la sorte : non, tu ne réussiras
que par Amour et en y mettant de
l’Amour ! en te rappelant que l’Amour
t’a pardonné et qu’il te pardonne
beaucoup de choses [11].

L’ambiance où l’on apprend à aimer
la vérité n’est pas une ambiance
d’affrontement, avec des vainqueurs
et des vaincus. L’amitié, la joie,
l’affection et l’esprit de service
convainquent, meuvent, éclairent,
préparent l’esprit à briser les murs



du relativisme qui ferment
l’intelligence à la considération de la
vérité. « La meilleure défense de
Dieu et de l’homme consiste
justement dans l’amour. » [12]
L’ambiance qui rend la confiance que
la vérité peut être retrouvée et qui
prépare à l’accueillir et à l’aimer,
c’est la cohérence de sa propre vie.

Parmi des personnes qui n’ont pas
connu le Christ, il ne manque pas de
témoins passionnés et cohérents de
la vérité. Pensons aux témoignages
qui nous sont parvenus sur Socrate,
un des plus grands chercheurs de la
vérité que Jean Paul II cite dans
l’encyclique Fides et ratio : ses
propos, mais surtout son attitude
cohérente jusqu’à la mort, ont
marqué le pensée philosophique
depuis plus de deux mille ans [13].

À plus forte raison les chrétiens
peuvent témoigner de la Vérité non
seulement par leur intelligence,



cultivée grâce à la lecture, à l’étude et
à la réflexion, mais aussi par les
vertus qui reflètent le Christ, vérité
faite vie.

L’atmosphère de la société […]
requièrt une nouvelle façon de vivre et
de propager la vérité éternelle de
l’Évangile. Au beau milieu de la
société, du monde, les enfants de Dieu
doivent rayonner par leurs vertus,
comme des lampes dans l’obscurité —
quasi lucernæ lucentes in caliginoso
loco [14].

Le Christ nous a enseigné la Vérité
sur Dieu en mourant sur la Croix. Les
saints ont rendu crédible le fait que
Dieu est amour en livrant leur vie
par amour de Dieu et des autres.
L’Église ne cesse de s’engager dans la
tâche d’éclairer le monde et de le
sortir des ténèbres d’une vie sans
vérité ni sens. n

[1] . Jean Paul II, Litt. enc. Fides et
ratio, 14 septembre 1998, n° 44.



[2] . Ibid. Cf. Paul VI, Litt. apost. 
Lumen Ecclesiæ, 20 novembre 1974,
n° 8.

[3] . J. Ratzinger, Foi, vérité et
tolérance, 2e édition en espagnol, p.
105.

[4] . Ibid., p. 201.

[5] . Mt 4, 4.

[6] . Is 55, 11.

[7] . J. Ratzinger, Foi, vérité et
tolérance, 2e édition en espagnol, p.
199.

[8] [8]. Benoît XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n° 3.

[9] [9]. Sillon, n° 185.

[10] . Jean Paul II, Litt. enc. Fides et
ratio, 14 septembre 1998, n° 33.

[11] . Sillon, n° 824.



[12] . Benoît XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n° 31.

[13] . Cf. Jean Paul II, Litt. enc. Fides
et ratio, 14 septembre 1998, n° 26.

[14] . Sillon, n° 318.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/la-passion-
pour-la-verite/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/la-passion-pour-la-verite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-passion-pour-la-verite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-passion-pour-la-verite/

	La passion pour la vérité

