
opusdei.org

Thème 26 - La
liberté, la loi et la
conscience

Dieu a voulu la liberté pour que
l’homme cherche sans
contrainte son Créateur et
Rédempteur.

15/01/2014

1. La liberté des fils de Dieu

La liberté humaine a plusieurs
dimensions. La liberté exempte de
toute coercition celle dont jouit la
personne qui peut réaliser des actes
extérieurs qu'elle a décidé de faire,



sans coercition ni empêchement par
des agents externes ; ainsi parle-t-on
de liberté d'expression, de liberté de
réunion etc. La liberté de choix ou
liberté psychologique signifie
l'absence de nécessité interne au
moment de choisir une chose ou une
autre ; elle ne se réfère plus à la
possibilité de faire, mais à celle de
décider de façon autonome, sans être
assujetti à un déterminisme
intérieur. Au sens moral, la liberté se
réfère en revanche à la capacité
d'affirmer et d’aimer le bien qui est
l'objet de la volonté libre, exempte de
l’asservissement aux passions
désordonnées et au péché.

Dieu a voulu la liberté humaine pour
que l'homme « puisse de lui-même
chercher son Créateur et, en
adhérant librement à lui, s’achever
ainsi dans une bienheureuse
plénitude. La dignité de l’homme
exige donc de lui qu’il agisse selon un
choix conscient et libre, mû et



déterminé par une conviction
personnelle et non sous le seul effet
de poussées instinctives ou d’une
contrainte extérieure. L’homme
parvient à cette dignité lorsque, se
délivrant de toute servitude des
passions, par le choix libre du bien, il
marche vers sa destinée et prend
soin de s’en procurer réellement les
moyens par son ingéniosité. » (1).

La liberté affranchie de contrainte
extérieure et des passions
désordonnées, en un mot, la liberté
humaine en plénitude possède une
grande valeur parce qu’elle seule
rend possible l’amour (la libre
affirmation) du bien pour sa raison
de bien, et en conséquence l’amour
de Dieu en tant que bien suprême,
acte par lequel l’homme imite
l’Amour divin et parvient à la fin
pour laquelle il fut créé. En ce sens
est-il affirmé que « la vraie liberté est
en l’homme un signe privilégié de
l’image divine » (2).



La Sainte Écriture considère la
liberté humaine dans la perspective
de l'histoire du salut. À cause de la
première chute, la liberté que
l’homme avait reçue de Dieu a été
soumise à l'esclavage du péché, sans
être corrompue complètement (cf. 
Catéchisme, 1739-1740). Par sa croix
glorieuse, annoncée et préparée par
l'économie de l'Ancien Testament, «
le Christ a obtenu le salut de tous les
hommes. Il les a rachetés du péché
qui les détenait en esclavage
» (Catéchisme, 1741). C’est seulement
en collaborant avec la grâce que Dieu
donne par la médiation du Christ que
l’homme peut jouir de la pleine
liberté au sens moral : « c’est pour la
liberté que le Christ nous a libérés
" (Ga 5, 1) ; cf. Catéchisme 1742).

La possibilité qu’avait l'homme de
pécher n'a pas conduit Dieu à
renoncer à le créer libre. Les
autorités humaines doivent respecter
la liberté et ne pas lui imposer



d'autres limites que celles exigées
par les lois justes. Mais en même
temps il convient de ne pas oublier
qu'il ne suffit pas que les décisions
soient libres pour qu’elles soient
bonnes et que ce n'est qu'à la lumière
de la très grande valeur de la libre
affirmation du bien de la part de
l'homme que se comprend l'exigence
éthique de respecter aussi sa liberté
faillible.

2. La loi morale naturelle

Le concept de loi est un concept
analogue. La loi naturelle, la Loi
Nouvelle ou Loi du Christ, les lois
humaines politiques ecclésiastiques
sont des lois morales en un sens très
distinct, quoiqu'elles aient toutes
quelque chose en commun.

On appelle loi éternelle le plan de la
Sagesse divine pour conduire toute la
création vers sa fin (3) ; quant à la
référence au genre humain, elle
correspond au dessein salvifique



éternel de Dieu, par lequel il nous a
choisis dans le Christ «pour que nous
soyons saints et irréprochables sous
son regard, nous ayant, dans son
amour, prédestinés à être ses fils
adoptifs par Jésus-Christ » (Ep 1, 4-5)

Dieu conduit chaque créature vers sa
fin en accord avec sa nature.
Concrètement « Dieu prend soin des
hommes autrement que des êtres
non personnels : non pas « de
l'extérieur » par les lois de la nature
physique, mais « de l'intérieur » par
la raison qui, du fait qu'elle connaît
la Loi éternelle de Dieu par une
lumière naturelle, est en mesure de
montrer à l'homme la juste direction
de son agir libre » (4).

La loi morale est la participation de
la loi éternelle dans la créature
rationnelle (5). C’est « la Loi éternelle
elle-même, inscrite dans les êtres
doués de raison et les inclinant à
l'acte et à la fin qui leur sont propres



(6). Elle est, par conséquent, une loi
divine (divino-naturelle). Elle
consiste en la lumière même de la
raison qui permet de discerner le
bien et le mal, et qui a force de loi en
tant qu’elle est la voix et l’interprète
d’une raison plus élevée qui est celle
de Dieu, dont notre esprit participe et
à laquelle notre liberté adhère (7).
On l'appelle naturelle parce qu'elle
représente la lumière de la raison
que tout homme possède par nature.

La loi morale naturelle est un
premier pas dans la communication
à tout le genre humain du dessein
salvifique de Dieu, dont la pleine
connaissance n'est possible que par
la Révélation. La loi naturelle « a
pour pivot l’aspiration et la
soumission à Dieu, source et juge de
tout bien, ainsi que le sens d’autrui
comme égal à soi-même
» (Catéchisme, 1955).



- Propriétés. La loi morale naturelle
est universelle parce qu'elle s'étend à
toute personne humaine, à toutes les
époques (cf. Catéchisme 1956). «La loi
naturelle est immuable et
permanente à travers les variations
de l’histoire ; elle subsiste sous le flux
des idées et des mœurs et en soutient
le progrès. Les règles qui l’expriment
demeurent substantiellement
valables (Catéchisme 1958) (8). Elle 
oblige car, pour tendre vers Dieu,
l'homme doit accomplir librement le
bien et éviter le mal ; et pour cela il
doit pouvoir distinguer le bien du
mal, ce qui se produit avant tout
grâce à la lumière de la raison
naturelle (9). L'observance de la loi
morale naturelle peut se révéler
parfois difficile mais elle n'est jamais
impossible (10).

- Connaissance de la loi naturelle.
Les préceptes de la loi naturelle
peuvent être connus de tous grâce à
la raison. Cependant, de fait, tous ces



préceptes ne sont pas perçus par tous
d'une manière claire immédiate
(Catéchisme, 1960). Sa connaissance
effective peut être conditionnée par
les dispositions personnelles de
chacun, par le milieu social et
culturel, par l'éducation reçue, etc.
Etant donné que dans la situation
actuelle les séquelles du péché n'ont
pas été est totalement abolies, la
grâce et la Révélation sont
nécessaires à l'homme pour que les
vérités morales puissent être
connues par « tous et sans difficulté,
avec une ferme certitude et sans
mélange d’erreur » (11).

3. La loi divine positive

La loi ancienne, révélé par Dieu à
Moïse « est le premier état de la Loi
révélée. Ses prescriptions morales
sont résumées dans les Dix
commandements » (Catéchisme 1962)
qui expriment des conclusions
immédiates de la loi morale



naturelle. Toute l'économie de
l'Ancien Testament est
principalement ordonnée à préparer,
annoncer et signifier la venue du
Sauveur (12).

La Loi Nouvelle ou Loi Evangélique
ou Loi du Christ « est la grâce de
l'Esprit Saint donné par la foi au
Christ. Les commandements
extérieurs, dont l'Evangile parle
aussi, prédisposent à cette grâce ou
en déploient les effets dans la vie
» (13).

L'élément principal de loi du Christ
est la grâce de l'Esprit Saint, qui
guérit l'homme dans sa totalité et se
manifeste dans la foi qui agit par
l'amour (14). Elle est
fondamentalement une loi interne,
qui donne la force intérieure
nécessaire pour réaliser ce qu'elle
enseigne. En second lieu elle est
également une loi écrite qui trouve
sa place dans les enseignements du



Seigneur (le Sermon sur la
montagne, les béatitudes, etc.) et qui
peut se résumer dans un seul
commandement, le commandement
de l'amour. Ce second élément n’est
pas d'importance secondaire, car la
grâce de l'Esprit Saint, infuse dans le
cœur du croyant, implique
nécessairement de « marcher selon
l’Esprit » et s’exprime par les « fruits
de l’Esprit Saint », auxquels
s’opposent les « œuvres de la chair
» (cf. Ga 5, 16-26).

L'Église, par son magistère, est
l'interprète authentique de la loi
naturelle (cf. Catéchisme 2036). Cette
mission ne se circonscrit pas
seulement aux fidèle, mais - par le
mandat du Christ : euntes, docete
omnes gentes (Mt 28,19) - elle
embrasse tous les hommes. De ce
mandat dérive la responsabilité qui
incombe aux chrétiens d’accepter les
préceptes de la loi naturelle, car par
la foi et l’aide du Magistère, ils la



connaissent facilement et sans
erreur.

4. Les lois civiles

Les lois civiles sont les dispositions
normatives qui émanent des
autorités de l'État (généralement
promulguées par le pouvoir législatif
de l'État) avec pour finalité de
promulguer, d'expliciter ou de
concrétiser les exigences de la loi
morale naturelle. Elles sont
nécessaires pour rendre possible et
réguler adéquatement la vie des
citoyens dans le cadre de la société
politiquement organisée (15). Elles
doivent garantir principalement la
paix et la sécurité, la liberté, la
justice, la protection des droits
fondamentaux de la personne et la
moralité publique (16).

La vertu de la justice comporte
l'obligation morale d'accomplir les
lois civiles justes. La gravité de cette
obligation dépend de la plus ou



moins grande importance du
contenu de la loi pour le bien
commun de la société.

Sont injustes les lois qui s’opposent la
loi morale naturelle et au bien
commun de la société. Plus
concrètement sont injustes les lois :

1) qui interdisent de faire quelque
chose qui pour les citoyens est une
obligation morale ou qui imposent de
faire quelque chose dont la
réalisation n’est pas possible sans
commettre une faute morale ;

2) celles qui lèsent positivement, ou
qui privent de leur tutelle, des biens
qui font partie du bien commun : la
vie, la justice, les droits
fondamentaux de la personne, le
mariage ou la famille, etc. ;

3) celles qui ne sont pas promulguées
dans un cadre légitime ;



4) celles qui ne distribuent pas de
manière équitable et proportionnée
entre tous les citoyens les charges et
les bénéfices.

Les lois civiles injustes n'obligent par
en conscience ; tout au contraire, il
existe une obligation morale de ne
pas accomplir leurs dispositions
surtout si elles sont injustes pour les
raisons indiquées aux points 1) et 2),
de manifester son propre désaccord
et de tout mettre en œuvre pour les
modifier dès que possible ou, au
moins, pour réduire leurs effets
négatifs. Dans certains cas il sera
nécessaire de recourir à l'objection
de conscience (cf. Catéchisme
2242-2243) (17).

5. Les lois ecclésiastiques et les
commandements de l'Église

Pour sauver les hommes Dieu a
également voulu qu’ils constituent
une société (18) : l'Église, fondée par
Jésus-Christ, et dotée par lui de tous



les moyens pour accomplir sa fin
surnaturelle, qui est le salut des
âmes. Parmi ces moyens on trouve le
pouvoir législatif, dont disposent le
Souverain Pontife pour l'Église
universelle et les Évêques diocésains
– et les autorités assimilées – dans
leur propre circonscription. La
majeure partie des lois d'envergure
universelle sont rassemblées dans le
Code de Droit Canon. Il existe un
Code pour les fidèles de rite latin et
un autre pour les fidèles de rite
oriental.

Les lois ecclésiastiques sont à
l’origine d’une véritable obligation
morale (19) qui pourra être grave ou
légère selon la gravité de la matière.

Les commandements les plus
généraux de l'Église sont au nombre
de cinq :

1° Les Dimanches et les autres jours
de fête de précepte, les fidèles sont
tenus par l’obligation de participer à



la Sainte Messe (cf. Catéchisme,
2042) ;

2° Tout fidèle est tenu par l’obligation
de confesser ses péchés au moins une
fois par an, en cas de danger de mort
et s’il désire communier (cf. 
Catéchisme, 2042) ;

3° Tout fidèle est tenu par l’obligation
de recevoir la Sainte Communion au
moins chaque année à Pâques (cf. 
Catéchisme, 2042) ;

4° aux jours de pénitence fixés par
l’Église, les fidèles sont tenus par
l’obligation de s’abstenir de viande et
d’observer le jeûne (cf. Catéchisme,
2043) ;

5° Les fidèles sont tenus par
l’obligation de subvenir aux besoins
de l’Église (Catéchisme, 2043)

6. La liberté et la loi



Il existe des manières de présenter
les actes moraux qui laissent à
supposer que les exigences éthiques
contenues dans la loi morale sont
extérieures à la liberté. Liberté et loi
sont alors présentées comme des
réalités qui s'opposent et qui se
limitent réciproquement : comme si
la liberté commençait là où s'arrête
la loi et vice versa.

En stricte réalité le comportement
libre ne procède pas de l'instinct ou
d'une nécessité physique ou
biologique, mais chaque personne
régule son agir libre selon la
connaissance qu'elle a du bien et du
mal : elle réalise librement le bien
que prescrit la loi morale et tout
aussi librement elle évite le mal
connu par la même loi.

La négation du bien connu par la loi
morale n'est pas la liberté, mais le
péché. Ce qui s’oppose à la loi morale
est le péché, non la liberté. La loi



indique de façon certaine qu'il est
nécessaire de corriger les désirs de
réaliser des actions peccamineuses
dont une personne peut ressentir
l’attirance : les désirs de vengeance,
de violence, de vol, etc. Mais cette
indication morale ne s'oppose pas à
la liberté, laquelle vise toujours à
l'affirmation libre du bien de la part
des personnes. Elle ne suppose non
pas non plus une coercition de la
liberté, qui conserve toujours la triste
possibilité de pécher. « Mal agir n’est
pas une libération mais un esclavage.
[…] Qui agit ainsi dira peut-être qu’il
s’est comporté conformément à ses
préférences, mais quand il voudra
parler de liberté, sa voix sonnera
faux, car il se sera fait l’esclave de ce
qu’il aura choisi, et il aura fait le pire
des choix, le choix de l’absence de
Dieu, et là, il n’est pas de
liberté.» (20).

Une autre question est que les lois et
les règlements humains à cause de la



généralité et de la concision des
termes sous lesquels ils sont
exprimés, peuvent ne pas être dans
un cas particulier un indicateur
fidèle de ce qu'une personne
déterminée doit faire. La personne
bien formée sait que dans ces cas
concrets elle est tenue de faire ce
qu'elle sait avec certitude être bon
(21). Mais il n'existe aucun cas où il
soit bon de réaliser des actions
intrinsèquement mauvaises
prohibées par les préceptes négatifs
de la loi morale naturelle ou de la loi
divino-positive (adultère, homicide
délibéré, etc.) (22).

7. La conscience morale

« La conscience morale est un
jugement de la raison par lequel la
personne humaine reconnaît la
qualité morale d’un acte concret
qu’elle va poser, est en train
d’exécuter ou a accompli
» (Catéchisme, 1778). « La conscience



formule ainsi l'obligation morale à la
lumière de la loi naturelle : c'est
l'obligation de faire ce que l'homme,
par un acte de sa conscience, connaît
comme un bien qui lui est désigné ici
et maintenant » (23).

La conscience est « norme immédiate
de la moralité personnelle » (24),
c’est pourquoi, agir à son encontre
c’est commettre un mal moral. Ce
rôle de norme immédiate appartient
à la conscience non parce qu'elle
serait la norme suprême (25), mais
parce qu'elle a pour la personne le
caractère d’une norme ultime
incontournable : « Le jugement de la
conscience affirme "en dernier
ressort" la conformité d'un
comportement concret à la loi » (26) :
c’est-à-dire que, lorsque la personne
porte un jugement avec certitude,
après avoir examiné le problème
avec tous les moyens à sa disposition,
il n'existe pas d'instance supérieure,
une conscience de la conscience, un



jugement du jugement, parce que du
contraire s’ensuivrait un
enchaînement à l'infini.

On appelle conscience droite ou vraie
celle qui juge en vérité la qualité
morale d'un acte, et conscience
erronée celle qui n'atteint pas la
vérité, estimant comme bonne une
action qui en réalité est mauvaise ou
vice versa. La cause de l'erreur du
jugement de la conscience est 
l'ignorance, qui peut être invincible
(et dès lors non coupable), si elle
s’impose à la personne au point qu'il
ne reste aucune autre possibilité de
reconnaître l’erreur et de l'écarter,
ou vincible (et coupable), si l'on
pouvait la reconnaître et la dépasser,
mais qui persiste parce que la
personne ne veut pas mettre les
moyens pour la surmonter (27). La
conscience coupablement erronée
n'excuse pas de péché, et peut même
l'aggraver.



La conscience est certaine, lorsqu'elle
émet le jugement avec la certitude
morale de ne pas se tromper. On dit
qu'elle est probable, lorsque le
jugement est porté avec la conviction
qu'il existe une certaine probabilité
de se tromper, mais moindre que la
probabilité d'être dans la vérité. On
dit qu'il est douteuse, lorsque la
probabilité de se tromper est estimée
égale ou plus importante que celle
d’être dans le vrai. Finalement on la
dit perplexe lorsqu’on n'ose pas juger,
parce qu’on pense qu’aussi bien
réaliser l’acte que de l’omettre est un
péché.

En pratique on doit suivre seulement
la conscience certaine et vraie ou la 
conscience certaine invinciblement
erronée (28). On ne doit pas agir avec
une conscience douteuse, mais il est
nécessaire de sortir du doute par la
prière, par l'étude, en demandant
conseil, etc.



8. La formation de la conscience

Les actions moralement négatives
réalisées avec ignorance invincible
sont nocives pour qui les commet et
peut-être également pour d'autres, et
en tout cas peuvent contribuer à un
obscurcissement plus grand de la
conscience. De là l'impérieuse
nécessité de bien former sa
conscience (cf. Catéchisme 1783).

Pour former une conscience droite il
est nécessaire d'instruire
l’intelligence dans la connaissance de
la vérité - pour laquelle le chrétien
peut compter sur l'aide du Magistère
de l'Église -, et d’éduquer la volonté
et l’affectivité par la pratique des
vertus (29). C'est une tâche qui dure
toute la vie (cf. Catéchisme, 1784).

Pour former la conscience sont
spécialement importantes la vertu
d'humilité, qui s'acquiert en vivant la
sincérité devant Dieu, et la direction
spirituelle (30).



Ángel Rodríguez Luño Bibliographie
de base Catéchisme de l’Eglise
Catholique, 1730-1742, 1776-1794 et
1950-1974.

Jean Paul II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 28-64.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie La liberté,
don de Dieu, in Amis de Dieu, 23-38.

J. Ratzinger, Conscience et vérité, in 
L’Eglise, une communauté toujours en
chemin, Bayard, 2009.

E. Colom, A. Rodriguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 y 430-434.

Notes

1 Concile Vatican II, Const. Gaudium
et spes, 17. Cf. Catéchisme, 1731.



2 Ibidem.

3 Cf. Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 93, a. 1, c ;
Concile Vatican II, Déclaration 
Dignitatis humanæ, 3.

4 Jean Paul II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 43.

5 Cf. ibidem ; Saint Thomas d’Aquin, 
Somme Théologique, I-II, q. 91, a. 2.

6 Jean Paul II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 44.

7 Cf. ibidem.

8 « L’application de la loi naturelle
varie beaucoup ; elle peut requérir
une réflexion adaptée à la
multiplicité des conditions de vie,
selon les lieux, les époques, et les
circonstances. Néanmoins, dans la
diversité des cultures, la loi naturelle
demeure comme une règle reliant
entre eux les hommes et leur



imposant, au-delà des différences
inévitables, des principes
communs.» (Catéchisme, 1957).

9 Cf. Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 42.

10 Cf. ibidem, 102.

11 Pie XII, Enc. Humani generis : DS
3876. Cf. Catéchisme, 1960.

12 Cf. Concile Vatican II, Const. Dei
verbum, 15.

13 Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 24. Cf. Saint
Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 106, a. 1, C. et ad
2.

14 Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 108, a. 1.

15 Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 95, a. 2 ; 
Catéchisme, 1959.



16 Cf. Jean Paul II, Enc. Evangelium
vitæ, 25-III-1995, 71.

17 Jean Paul II, Enc. Evangelium vitæ,
25-III-1995, 72-74.

18 Cf. Concile Vatican II, Const. 
Lumen gentium, 9.

19 Cf. Concile de Trente, Canons sur
le sacrement du Baptême, 8 : DS 1621.

20 Saint Josémaria, Homélie La
liberté, don de Dieu, in Amis de Dieu,
37.

21 Cf. Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 96, a. 6 & II-II, q.
120.

22 Cf. Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 76, 80, 81, 82.

23 Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 59.

24 Ibidem, 60.



25 Cf. Ibidem, 60.

26 Ibidem, 59.

27 Cf. ibidem, 62 ; Concile Vatican II,
Const. Gaudium et spes, 16.

28 La conscience certaine
invinciblement erronée est règle de
moralité mais non de façon absolue :
elle oblige seulement tant que
perdure l’erreur. En effet, le pouvoir
d’obligation de la conscience dérive
de la vérité. Donc, la conscience
erronée ne peut obliger que dans la
mesure où subjectivement et
invinciblement elle est estimée vraie.
Dans les matières très importantes
comme l’homicide délibéré, etc., il est
très difficile de prétendre être dans
l’erreur par conscience non
coupable.

29 Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 64.



30 « La direction spirituelle n'a pas
pour tâche de fabriquer des
créatures dépourvues de jugement
propre et qui se limitent à exécuter
matériellement ce qu'un autre leur
dit ; au contraire, la direction
spirituelle doit tendre à former des
personnes au jugement sain. Et le
jugement suppose de la maturité, des
convictions fermes, une
connaissance suffisante de la
doctrine, un esprit plein de
délicatesse, l'éducation de la volonté.
» (Saint Josémaria, Entretiens avec
Mgr Escrivá de Balaguer, 93.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/la-liberte-la-loi-
et-la-conscience/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/la-liberte-la-loi-et-la-conscience/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-liberte-la-loi-et-la-conscience/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-liberte-la-loi-et-la-conscience/

	Thème 26 - La liberté, la loi et la conscience

