
opusdei.org

Thème 28 - La grâce
et les vertus

La grâce est la source de notre
travail de sanctification; elle
guérit et élève la nature
humaine en nous rendant
capables d'agir comme des
enfants de Dieu.

13/01/2014

Thème 28.

La grâce et les vertus



1. La grâce

Dieu a appelé l'homme à participer à
sa propre vie trinitaire. « Cette
vocation à la vie éternelle est 
surnaturelle » (Catéchisme, 1998)[1].
Pour nous conduire à cette fin ultime
surnaturelle, Dieu nous accorde dès
cette terre un début de cette
participation qui atteindra sa
plénitude au ciel. Ce don est le «
commencement de la gloire en nous
»[2] : on l’appelle la grâce
sanctifiante, qui est :

- « un don gratuit que Dieu nous fait
de sa vie infusée par l’Esprit Saint
dans notre âme pour la guérir du
péché et la sanctifier » (Catéchisme,
1999) ;

- « uneparticipation à la vie de Dieu
» (Catéchisme, 1997 ; cf. 2 P 1, 4), qui
nous divinise (cf. Catéchisme, 1999) ;



- une nouvelle vie, surnaturelle ;
comme une nouvelle naissance qui
nous constitue enfants de Dieu par
adoption, participants de la filiation
naturelle du Fils : « fils dans le Fils
»[3] ;

- une admission dansl'intimité de la
vie trinitaire ; comme fils adoptifs,
grâce à l'Esprit Saint (cf. Rm 8,15 ; Ga
4,6) qui nous rend conformes au Fils
Unique, nous pouvons appeler Dieu «
Père » (cf. Catéchisme, 1997) ;

- une « grâce du Christ » parce qu'elle
nous parvient comme participation à
la grâce du Christ (Catéchisme, 1997) :
« De sa plénitude nous avons tous
reçu et grâce pour grâce » (Jn 1,16).
La grâce nous configure au Christ (cf.
Rm 8, 29) ; ayant sa source dans le
Christ, elle nous parvient dans et par
l'Église, son Corps, au moyen de la
parole de Dieu et des sacrements,
particulièrement le Baptême (cf. 
Catéchisme, 1997) ;



- une « grâce du Saint-Esprit » parce
qu'elle est infusée dans l'âme par le
Saint-Esprit[4] qui habite en l’âme du
chrétien comme en un temple (cf. Rm
8, 9 ; 1 Co 3, 16 ; 6, 19), en même
temps que le Père et le Fils.

La grâce sanctifiante s'appelle aussi 
grâce habituelle parce qu'elle est une
disposition stable qui perfectionne
l'âme grâce à l'infusion des vertus,
afin de la rendre capable de vivre
avec Dieu, d'agir par amour pour lui
(cf. Catéchisme, 2000)[5]. C'est pour
cela que l'on peut parler d'état de
grâce chez le chrétien.

La grâce opère deux effets
principaux en l'homme : la
justification et la sanctification.

2. La justification

Comme tous les hommes naissent en
état de péché, le « péché originel
» (cf. Ep 2, 3), la première œuvre de



la grâce en nous est la justification
(cf. Catéchisme, 1989). On appelle
justification le passage de l'état de
péché à l'état de grâce ; cet état est
aussi appelé de « justice », parce que
la grâce nous rend « justes »[6]. Elle
se réalise dans le Baptême, et chaque
fois que Dieu pardonne les péchés
mortels et infuse la grâce sanctifiante
(ordinairement dans le sacrement de
la pénitence)[7]. La justification « est
l’œuvre la plus excellente de l’amour
de Dieu » (Catéchisme, 1994 ; cf. Ep 2,
4-5).

3. La sanctification 

Dieu ne refuse sa grâce à personne,
car Il veut que tous les hommes
soient sauvés (1 Tm 2, 4) : tous les
fidèles sont appelés à la sainteté (cf. 
Mt 5, 48)[8]. La grâce « est en nous la
source de l’œuvre de sanctification
» (Catéchisme, 1999) ; elle guérit et
relève notre nature — blessée par le
péché originel — en nous rendant



capables d’agir comme des enfants
de Dieu[9] et de reproduire l'image
du Christ chez le baptisé (cf. Rm 8,
29): d'être chacun, comme le disait
saint Josémaria, alter Christus, un
autre Christ. Cette ressemblance avec
le Christ se manifeste notamment à
travers les vertus.

Plus concrètement, la sanctification
s'identifie avec le progrès en
sainteté ; elle consiste en l'union
toujours plus intime avec Dieu (cf. 
Catéchisme, 2014), jusqu’à ce que le
chrétien devienne non seulement un
autre Christ mais ipse Christus, le
Christ Lui-même[10]: c'est-à-dire une
seule chose avec le Christ, comme un
membre de son propre corps (cf. 1Co
12, 27). Pour croître en sainteté il est
nécessaire de coopérer librement
avec la grâce et cela requiert un
effort, une lutte, du fait du désordre
introduit par le péché, contre 
l'inclination au péché (fomes peccati).
C'est pourquoi, souligne le 



Catéchisme, « il n’y a pas de sainteté
sans renoncement et sans combat
spirituel (cf. 2 Tm 4) » (Catéchisme,
2015)[11].

Il faut donc, avant tout, pour être
vainqueur dans la lutte ascétique,
demander à Dieu la grâce par la
prière et la mortification — « prière
des sens »[12] — et la recevoir dans
les sacrements[13].

L'union avec le Christ ne sera
définitive que dans le Ciel ; il faut
demander à Dieu la grâce de la
persévérance finale, c'est-à-dire le
don de mourir en état de grâce de
Dieu (cf. Catéchisme, 2016 et 2849)

4. Les vertus théologales 

En termes généraux, une vertu « est
une disposition habituelle et ferme à
faire le bien » (Catéchisme, 1803)[14].
Parmi les vertus, celles qu’on appelle
« théologales se réfèrent directement



à Dieu. Elles disposent les chrétiens à
vivre en relation avec la Sainte
Trinité » (Catéchisme, 1812). « Elles
sont infusées par Dieu dans l’âme des
fidèles pour les rendre capables
d’agir comme ses enfants
» (Catéchisme, 1813)[15]. Les vertus
théologales sont au nombre de trois :
la foi, l'espérance et la charité (cf. 
1Co 13, 13).

La foi « est la vertu théologale par
laquelle nous croyons en Dieu et à
tout ce qu’Il nous a dit et révélé, et
que la Sainte Église nous propose à
croire » (Catéchisme, 1814). Par la foi
« l'homme se donne entièrement et
librement à Dieu »[16] et s'efforce de
connaître et faire sa volonté : « Le
juste vit de la foi » (Rm 1, 17)[17].

« Le disciple du Christ ne doit pas
seulement garder la foi et en vivre,
mais encore la professer, en
témoigner avec assurance et la



répandre » (Catéchisme, 1816; cf. Mt
10, 32-33).

L'espérance « est la vertu théologale
par laquelle nous désirons comme
notre bonheur le Royaume des cieux
et la Vie éternelle, en mettant notre
confiance dans les promesses du
Christ et en prenant appui, non sur
nos forces, mais sur le secours de la
grâce du Saint-Esprit » (Catéchisme,
1817)[18].

La charité « est la vertu théologale
par laquelle nous aimons Dieu par-
dessus toute chose pour Lui-même, et
notre prochain comme nous-mêmes
pour l’amour de Dieu » (Catéchisme,
1822). Voilà le commandement
nouveau de Jésus-Christ « que vous
vous aimiez les uns les autres comme
je vous ai aimés » (Jn 15, 12)[19].



5. Les vertus humaines 

« Les vertus humaines sont des
attitudes fermes, des dispositions
stables, des perfections habituelles
de l’intelligence et de la volonté qui
règlent nos actes, ordonnent nos
passions et guident notre conduite
selon la raison et la foi. Elles
procurent facilité, maîtrise et joie
pour mener une vie moralement
bonne » (Catéchisme, 1804)[20].

Parmi les vertus humaines il y en a
quatre qu'on appelle cardinales, car
toutes les autres se regroupent
autour d'elles. Ce sont la prudence, la
justice, la force et la tempérance (cf. 
Catéchisme, 1805).

La prudence « est la vertu qui
dispose la raison pratique à
discerner en toute circonstance
notre véritable bien et à choisir
les justes moyens de l’accomplir
» (Catéchisme, 1806). Elle est la «

• 



règle droite de l'action »[21],
selon saint Thomas, et elle est
fondamentale dans la pratique
correcte des autres vertus.
La justice « est la vertu morale
qui consiste dans la constante et
ferme volonté de donner à Dieu
et au prochain ce qui leur est dû
» (Catéchisme, 1807)[22].
La force « est la vertu morale
qui assure dans les difficultés la
fermeté et la constance dans la
poursuite du bien. Elle affermit
la résolution de résister aux
tentations et de surmonter les
obstacles dans la vie morale. La
vertu de force rend capable de
vaincre la peur, même de la
mort, d’affronter l’épreuve et
les persécutions. Elle dispose à
aller jusqu’au renoncement et
au sacrifice de sa vie pour

• 

• 



défendre une juste cause
» (Catéchisme, 1808)[23].

La tempérance « est la vertu
morale qui modère l’attrait des
plaisirs et procure l’équilibre
dans l’usage des biens créés.
Elle assure la maîtrise de la
volonté sur les instincts
» (Catéchisme, 1809). La
personne tempérée oriente ses
appétits sensibles vers le bien et
ne se laisse pas entraîner par
les passions (cf. Sir 18, 30). Dans
le Nouveau Testament elle est
appelée « modération » ou «
sobriété » (cf. Catéchisme, 1809).

En ce qui concerne les vertus
morales, les théologiens précisent
que la vertu morale se tient à mi-
chemin entre un manque et un
excès : in medio stat virtus[24]. Mais
ce « au milieu » n'est pas un appel à
la médiocrité. La vertu n'est pas un
moyen terme entre plusieurs vices,

• 



mais l’attitude droite de la volonté
qui — comme sur une crête —
s'oppose aux abîmes que sont les
vices[25]. En outre les vertus
théologales n'ont aucune limite ; on
ne peut jamais dire que l'on croit
suffisamment en Dieu, que l'on
espère suffisamment en Lui, qu'on
l'aime assez : « Fac me tibi semper
magis credere, in te spem habere, te
diligere » ; fais que je croie toujours
plus en toi, qu'en toi j'espère, que je
t’aime (Hymne Adoro te devote).

6. Les vertus et la grâce. Les
vertus chrétiennes

Les blessures laissées dans la nature
humaine par le péché originel
rendent difficile l'acquisition et
l'exercice des vertus humaines (cf. 
Catéchisme, 1811)[26]. Pour les
acquérir et les pratiquer, le chrétien
compte sur la grâce de Dieu qui
guérit la nature humaine.



Mais les seules vertus humaines ne
conduisent pas l'homme au salut. La
principale finalité de la grâce est 
d'élever la nature humaine jusqu'à la
participation à la nature divine, en
faisant que les œuvres humaines
soient méritoires et agréables à Dieu.
En même temps la grâce élève les
vertus au niveau surnaturel (cf. 
Catéchisme, 1810), conduisant la
personne humaine à agir suivant la
droite raison illuminée par la foi : en
un mot, à imiter le Christ. C'est ainsi
que les vertus humaines deviennent
des vertus chrétiennes[27].

7. Les dons et les fruits du
Saint-Esprit

« La vie morale des chrétiens est
soutenue par les dons du Saint-
Esprit. Ceux-ci sont des dispositions
permanentes qui rendent l’homme
docile à suivre les impulsions de
l’Esprit Saint » (Catéchisme, 1830)
[28]. Les dons du Saint-Esprit sont au



nombre de sept (cf. Catéchisme,
1831) :

1° le don de sagesse : pour
comprendre et discerner
correctement ce qui touche
auxprojets divins ;

2° le don d'intelligence : pour
pénétrer dans la vérité concernant
Dieu

3° le don de conseil : pour discerner
et seconder les desseins divins dans
les actions individuelles ;

4° le don de force : pour surmonter
les difficultés dans la vie chrétienne ;

5° le don de science : pour connaître
l'ordre des choses créées par Dieu ;

6° le don de piété : pour nous
comporter comme des fils de Dieu et
des frères de nos frères les hommes,
en étant d'autres Christs ;



7° le don de crainte de Dieu : pour
rejeter tout ce qui peut offenser Dieu,
comme un fils rejette par amour ce
qui peut offenser son père.

Les fruits du Saint-Esprit « sont des
perfections que forme en nous le
Saint-Esprit comme des prémices de
la gloire éternelle » (Catéchisme,
1832). Ce sont des actes que
l'influence du Saint-Esprit produit
habituellement dans l'âme. La
tradition de l'Église en énumère
douze : charité, joie, paix, patience,
longanimité, bonté, bénignité,
mansuétude, fidélité, modestie,
continence, chasteté (cf. Ga 5, 22-23).

8. Influence des passions sur
la vie morale

Du fait de l'union substantielle de
l'âme et du corps, notre vie
spirituelle — connaissance
intellectuelle et libre choix de la
volonté — se trouve sous l'influence



de la sensibilité. Celle-ci se manifeste
dans les passions qui sont des «
mouvements de la sensibilité, qui
inclinent à agir ou à ne pas agir en
vue de ce qui est ressenti ou imaginé
comme bon ou comme mauvais
» (Catéchisme, 1763). Les passions
sont des mouvements de l'appétit
sensible (irascible et concupiscible).
On peut les appeler aussi, au sens
large, sentiments ou émotions[29].

Ainsi, par exemple, l'amour, la
colère, la peur sont des passions. « La
passion la plus fondamentale est
l’amour provoqué par l’attrait du
bien. L’amour cause le désir du bien
absent et l’espoir de l’obtenir. Ce
mouvement s’achève dans le plaisir
et la joie du bien possédé.
L’appréhension du mal cause la
haine, l’aversion et la crainte du mal
à venir. Ce mouvement s’achève
dans la tristesse du mal présent ou la
colère qui s’y oppose » (Catéchisme,
1765).



Les passions ont beaucoup
d'influence sur la vie morale. « En
elles-mêmes, les passions ne sont ni
bonnes ni mauvaises » (Catéchisme,
1767). « Les passions sont
moralement bonnes quand elles
contribuent à une action bonne, et
mauvaises dans le cas contraire
» (Catéchisme, 1768)[30]. Il appartient
à la perfection humaine que les
passions soient régulées par la raison
et dominées par la volonté[31]. Après
le péché originel, les passions ne se
trouvent plus du tout soumises à
l'emprise de la raison et elles
entraînent souvent à réaliser ce qui
n'est pas bon[32]. Pour les canaliser
vers le bien de façon habituelle, il
faut l'aide de la grâce, qui guérit les
blessures du péché, et la lutte
ascétique.

La volonté, si elle est bonne, utilise
les passions en les orientant vers le
bien[33]. En revanche, la volonté
mauvaise, qui sert l'égoïsme,



succombe aux passions
désordonnées ou les utilise pour le
mal (cf. Catéchisme, 1768).

Paul O’Callaghan

Bibliographie de base

Catéchisme de l'Église Catholique,
1762-1770, 1803-1832 et 1987-2005.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie Les vertus
humaines dans Amis de Dieu, 73-92

Saint Thomas d'Aquin, Somme
Théologique, I-II, qq. 22 et suivantes ;
109-114 ; II-II, qq. 1-27 ; 47-62 ;
139-143.

[1]Cette vocation « dépend
entièrement de l’initiative gratuite de
Dieu, car Lui seul peut se révéler et
se donner Lui-même. Elle surpasse



les capacités de l’intelligence et les
forces de la volonté humaine, comme
de toute créature (cf. 1 Co 2, 7-9)
» (Catéchisme, 1998).

[2] Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, II-II, q. 24, a. 3, ad 2.

[3] Concile Vatican II, Const. Gaudium
et spes, 22. Cf. Rm 8, 14-17 ; Ga 4, 5-6 ; 
1 Jn 3, 1.

[4] Tout don créé procède du Don
incréé qu’est le Saint-Esprit.
«L’amour de Dieu a été répandu en
nos cœurs par le Saint-Esprit qui
nous fut donné» (Rm 5, 5 ; cf. Ga 4, 6).

[5] Il faut distinguer entre la grâce
habituelle et les grâces actuelles, « qui
désignent les interventions divines
soit à l’origine de la conversion soit
au cours de l’œuvre de la
sanctification » (Catéchisme, 2000).

[6] «La justification entraîne le
pardon des péchés, la sanctification



et la rénovation de l’homme
intérieur» (Concile de Trente : DS
1528).

[7] Chez les adultes, ce passage est le
fruit de la motion de Dieu (grâce
actuelle) et de la liberté de l’homme.
« Sous la motion de la grâce, l’homme
se tourne vers Dieu et se détourne du
péché, accueillant ainsi le pardon et
la justice d’en haut (la grâce
sanctifiante)» (Catéchisme, 1989).

[8] Le Seigneur a voulu rappeler cette
vérité d’une façon particulièrement
forte et novatrice, grâce aux
enseignements de saint Josémaria,
depuis le 2 octobre 1928. L'Église l’a
proclamée dans le Concile Vatican II
(1962-65 : « Tous les fidèles, quel que
soit leur état ou régime de vie, sont
appelés à la plénitude de la vie
chrétienne et à la perfection de la
charité » (Const.Lumen gentium, 40).

[9] Cf. Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, III, q. 2, a. 12, c.



[10] Cf. Saint Josémaria, Quand le
Christ passe, 104.

[11] Mais la grâce « ne se pose
nullement en concurrente de notre
liberté, quand celle-ci correspond au
sens de la vérité et du bien que Dieu
a placé dans le cœur de l’homme
» (Catéchisme, 1742). Au contraire, «
La grâce répond aux aspirations
profondes de la liberté humaine… et
la perfectionne » (Catéchisme, 2022).
En l’état actuel de la nature humaine,
blessée par le péché, la grâce est
nécessaire pour vivre toujours en
accord avec la loi morale naturelle.

[12] Saint Josémaria,Quand le Christ
passe, 9.

[13] Pour obtenir la grâce de Dieu
nous pouvons compter sur
l’intercession de la très sainte Vierge
Marie, notre Mère, Médiatrice de
toutes les grâces, et aussi sur celle de
saint Joseph, des anges et des saints.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/24.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/PT.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/5/EY.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/3/J4.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/6Y.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/3F.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/3/KU.HTM


[14] Les vices sont, au contraire, des
habitudes morales qui suivent les
œuvres mauvaises, et tendent à les
répéter et aggraver.

[15] De façon analogue à celle dont
l’âme humaine œuvre avec ses
puissances (intelligence et volonté),
le chrétien en état de grâce œuvre
avec les vertus théologales qui sont
comme les puissances de la «
nouvelle nature » élevée par la grâce.

[16] Concile Vatican II, Const. Dei
Verbum, 5.

[17] La foi se manifeste en œuvres :
la foi vivante « agit par la charité
» (Ga 5, 6), tandis que « la foi sans les
œuvres est morte » (Jc 2, 26), même si
le don de la foi demeure en celui qui
n'a pas péché directement contre elle
(cf. Concile de Trente : DS 1545).

[18] Cf. He 10, 23 ; Tt 3, 6-7. « La vertu
d’espérance répond à l’aspiration au
bonheur placée par Dieu dans le



cœur de tout homme » (Catéchisme,
1818) : elle le purifie et l'élève ; elle
protège du découragement ; elle
dilate le cœur dans l'attente de la
béatitude éternelle ; elle préserve de
l'égoïsme et conduit à la joie (cf. 
ibidem). Nous devons espérer la
gloire du ciel promise par Dieu à
ceux qui l’aiment (cf. Rm 8, 28-30) et
font sa volonté (cf. Mt 7, 21), sûrs
qu’avec la grâce de Dieu nous
pourrons « persévérer jusqu’à la fin
» (cf. Mt 10, 22) (cf. Catéchisme, 1821).

[19] La charité est supérieure à
toutes les vertus (cf. 1 Co 13, 13). « Si
je n’ai pas la charité, je ne suis rien...
cela ne me sert de rien » (1 Co 13,
1-3). « L’exercice de toutes les vertus
est animé et inspiré par la charité
» (Catéchisme, 1827). Elle constitue la
« forme » de toutes les vertus : elle
les « informe » ou « vivifie », parce
que elle les oriente vers l’amour de
Dieu ; sans la charité, les autres
vertus sont mortes. La charité purifie



notre faculté humaine d’aimer et
l’élève à la perfection surnaturelle de
l’amour divin (cf. Catéchisme, 1827).
Il y a un ordre dans la charité. La
charité se manifeste aussi dans la
correction fraternelle (cf. Catéchisme,
1829).

[20] Comme on l’expliquera dans le
paragraphe suivant, le chrétien
développe ces vertus avec l’aide de la
grâce de Dieu qui, en guérissant la
nature, donne la force pour les
pratiquer, et les ordonne a une
finalité plus haute.

[21] Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, II-II, q. 47, a. 2, c. Elle
conduit à porter un jugement droit
sur la façon d’agir : elle ne détourne
pas de l’action. « Elle ne se confond
ni avec la timidité ou la peur, ni avec
la duplicité ou la dissimulation. Elle
est dite auriga virtutum : elle conduit
les autres vertus en leur indiquant
règle et mesure. C’est la prudence qui



guide immédiatement le jugement de
conscience. L’homme prudent décide
et ordonne sa conduite suivant ce
jugement. Grâce à cette vertu, nous
appliquons sans erreur les principes
moraux aux cas particuliers et nous
surmontons les doutes sur le bien à
accomplir et le mal à éviter
» (Catéchisme, 1806).

[22] L’homme ne peut donner à Dieu,
au sens strict, ce qu’il lui doit ou ce
qui est juste. Aussi la justice à l’égard
de Dieu est appelée, plus
correctement, vertu de la religion,
«car il suffit à Dieu que nous lui
obéissions à la mesure de nos
possibilités» (Saint Thomas d’Aquin, 
Somme Théologique, II-II, q. 57, a. 1,
ad 3).

[23] «Dans le monde vous aurez à
souffrir. Mais gardez courage : J’ai
vaincu le monde» (Jn 16, 33).

[24] La diligence consiste, par
exemple, à faire tout le travail que



l’on doit, ni plus, ni moins. À l’opposé
se trouve l’attitude de travailler
moins que ce qui se doit, de perdre
son temps, ou inversement de se
vouer à un travail excessif, sans
respecter d’autres devoirs (piété,
attention envers la famille, juste
repos , charité, etc.).

[25] Le principe « in medio stat virtus
» (la vertu se dresse au juste milieu)
n’est valable que pour les vertus
morales, qui ont pour objet les
moyens qui permettent d’atteindre la
fin, et en ce qui concerne les moyens
il y a toujours une mesure. De toute
façon, on peut toujours progresser
dans les vertus : on peut toujours
être plus prudent, plus juste, plus
fort, plus tempéré. Au contraire,
renoncer à progresser voudrait dire
que l’on ne suit plus la règle de la
vertu, ce qui impliquerait que l'on
penche vers le vice opposé.



[26] La nature humaine est blessée
par le péché. C'est pour cela qu'elle a
des penchants qui ne sont pas de
nature, mais la conséquence du
péché. De même qu’il n’est pas
naturel de boiter, car c’est la
conséquence d’une maladie — ce ne
serait pas naturel, même si tout le
monde boitait —, de même ne sont
pas naturelles les blessures qu’ont
laissées dans l’âme le péché originel
et les péchés personnels : tendance à
l'orgueil, à la paresse, à la sensualité,
etc. Avec l’aide de la grâce et de
l’effort personnel, ces blessures
peuvent se guérir peu à peu, de telle
sorte que l’homme se comporte
conformément à sa nature et à sa
condition de fils de Dieu. Cet état
salutaire est atteint grâce aux vertus.
De façon similaire, les vices
entraînent une aggravation de la
maladie.

[27] À cet égard, il y a une prudence
qui est une vertu humaine, et une



prudence surnaturelle qui est une
vertu infusée par Dieu dans l’âme, en
même temps que la grâce. Pour que
la vertu surnaturelle puisse produire
des fruits — des actes bons — il faut
la collaboration de la vertu humaine
correspondante. Il en est de même
avec les autres vertus cardinales : la
vertu surnaturelle de la justice
requiert la vertu humaine du même
nom ; la force et la tempérance
pareillement. Autrement dit, la
perfection chrétienne — la sainteté
— exige et implique la perfection
humaine.

[28] Pour mieux comprendre la
fonction des dons du Saint Esprit
dans la vie morale, on peut ajouter
l'explication classique suivante : de la
même façon que la nature humaine
dispose de puissances (intelligence et
volonté) pour réaliser les opérations
d'entendement et d'amour, de même
la nature élevée par la grâce dispose
de puissances qui lui permettent de



réaliser des actes surnaturels. Ces
puissances sont les vertus
théologales : foi, espérance, charité.
Elles sont comme les rames d’un
bateau qui permettent d'avancer en
direction de la fin surnaturelle.
Cependant cette fin nous dépasse
tellement que les vertus théologales
ne suffisent pas pour l'atteindre.
Dieu nous concède avec la grâce, les
dons du Saint Esprit, qui sont de
nouvelles perfections de l'âme lui
permettant d'être inspirées par le
même Esprit Saint. Ce sont comme
les voiles du bateau qui lui permet
d'avancer au souffle du vent. Les
dons nous perfectionnent de sorte
que nous soyons plus dociles à
l'action du Saint Esprit, qui devient
ainsi le moteur de nos actes.

[29] Il faut tenir compte de ce que
dans le domaine spirituel, on parle
aussi de sentiments ou d’émotions,
qui ne snt pas des passions à
proprement parler car elles



n’impliquent pas de mouvements de
l’appétit sensible.

[30] Il y a par exemple une bonne
colère, qui s’indigne devant le mal, et
une mauvaise colère, incontrôlée et
qui pousse au mal (comme dans le
cas de la vengeance) ; il y a une
bonne crainte et une mauvaise
crainte qui paralyse au moment de
faire le bien ; et ainsi de suite.

[31] Cf. Saint Thomas d’Aquin, 
Somme Théologique, I-II, q. 24, a. 1 et
3.

[32] Dans certains cas, elles peuvent
tellement dominer une personne que
la responsabilité morale se réduit à
presque rien. Parfois, au contraire,
elles peuvent augmenter la gravité
morale d'une mauvaise action.

[33] « La perfection morale est que
l’homme ne soit pas mû au bien par
sa volonté seulement, mais aussi par
son appétit sensible selon cette



parole du Psaume : ‘Mon cœur et ma
chair crient de joie vers le Dieu
vivant’ (Ps 84, 3) » (Catéchisme, 1770).
«Les passions sont mauvaises si
l’amour est mauvais, bonnes s’il est
bon» (Saint Augustin, De civitate Dei,
14, 7).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/la-grace-et-les-
vertus/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/la-grace-et-les-vertus/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-grace-et-les-vertus/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-grace-et-les-vertus/

	Thème 28 - La grâce et les vertus
	1. La grâce
	2. La justification
	3. La sanctification
	4. Les vertus théologales
	5. Les vertus humaines
	6. Les vertus et la grâce. Les vertus chrétiennes
	7. Les dons et les fruits du Saint-Esprit
	8. Influence des passions sur la vie morale


